
108 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

LA VITA PORPHYRII DE MARCO DIÁCONO COMO LITERATURA POLÉMICA: 
USO DE RECURSOS RETÓRICO-ARGUMENTATIVOS EN CLAVE DE ARMA 

LINGÜÍSTICA 

 
Leonardo José Carrera Airola 

Universidad Autónoma de Chile 
 
 
La Vita Porphyrii de Marco Diácono describe cómo, en un contexto adverso donde predominaban las 
creencias politeístas, el obispo Porfirio asumió la difícil tarea de emprender la cristianización de Gaza. Sin 
embargo, a la muerte del santo su misión quedó inconclusa, de modo que la redacción de su biografía 
pudo ser concebida por Marco como un intento por continuar y afianzar la obra de quien fuera, además, 
su maestro e íntimo amigo. En consecuencia, el presente artículo formula que la Vita Porphyrii, al ser el 
“arma” elegida por su autor para enfrentar el paganismo de Gaza, se trataría de una bio-hagiografía que 
cabría enmarcar, además, dentro de la literatura polémica, actuando como una proyección literaria de la 
controversia religiosa que describe. A fin de demostrar lo anterior, se examinan los diversos recursos 
retórico-argumentativos que habría utilizado el autor para activar en su audiencia una determinada 
sensibilidad que contribuyera a cristalizar, tras varios tropiezos e intentos fallidos, la suplantación de las 
creencias paganas por la religión cristiana. 

Palabras clave: Marco Diácono; Vita Porphyrii; Porfirio de Gaza; literatura polémica; hagiografía 
 
MARK THE DEACON’S VITA PORPHYRII AS POLEMICAL LITERATURE: THE USE OF RHETORICAL-
ARGUMENTATIVE RESOURCES AS A LINGUISTIC WEAPON 
The Vita Porphyrii by Mark the Deacon describes how, within an adverse context dominated by polytheistic 
beliefs, Bishop Porphyry undertook the arduous task of spearheading the Christianization of Gaza. 
However, upon the saint’s death, his mission remained unfinished; thus, the writing of his biography may 
have been conceived by Mark as an attempt to continue and consolidate the work of a man who was, 
moreover, his mentor and close friend. Consequently, this article posits that the Vita Porphyrii, as the 
"weapon" chosen by its author to confront Gazan paganism, constitutes a bio-hagiography that should 
also be framed within polemical literature, acting as a literary projection of the religious controversy it 
describes. In order to demonstrate this, the study examines the various rhetorical-argumentative 
resources used by the author to activate a specific sensibility in his audience—one intended to crystallize, 
after several setbacks and failed attempts, the supplantation of pagan beliefs by the Christian religion. 

Keywords: Mark the Deacon; Vita Porphyrii; Porphyry of Gaza; polemical literature; hagiography. 
 

Artículo Recibido: 15 de Marzo de 2025 
Artículo Aceptado: 12 de Octubre de 2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 E-mail: leonardo.carrera@uautonoma.cl 



109 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Introducción 
 

e acuerdo con el autor de la Vita Porphyrii, Marco Diácono1, cuando 
Porfirio (ca. 347-420) llegó a ejercer el episcopado en Gaza (a. 395), 

 
1 Para la presente investigación, hemos seguido la versión griega que, sobre la base de un manuscrito de 
Jerusalén –y considerado el de mejor calidad, el BHG 1570–, Henri Grégoire y Marc-Antoine Kugener 
ofrecen de esta biografía en su conocida edición crítica: Grégoire, Henri y Kugener, Marc Antoine, Marc le 
Diacre, Vie de Porphyre, évêque de Gaza, Les Belles Lettres, Paris, 1930. Para los fragmentos que 
reproducimos en español, hemos utilizado la traducción de Teja, Ramón, Marco el Diácono. Vida de Porfirio 
de Gaza, Trotta, Madrid, 2008, debido a que sigue muy de cerca la edición crítica ya referida. También se 
ha revisado la reciente edición crítica a cargo de Lampadaridi, Anna, La conversion de Gaza au christianisme: 
La Vie de S. Porphyre de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570), Société des Bollandistes, Brussels, 2016, la cual, 
aunque utiliza manuscritos desconocidos para Grégoire y Kugener y corrige partes del texto, no trae 
cambios sustanciales en el argumento ni novedades en relación con los ejemplos sobre la conversión de 
Gaza. Cabe advertir que sobre esta fuente pesa una dilatada controversia en torno a su historicidad. Esto 
porque la versión griega que nos ha llegado no sería propiamente la original, sino la revisión que un escritor 
posterior hizo de la misma, arrogándose la libertad de seleccionar –o incluso agregar– los episodios que 
debían estar presentes en el relato definitivo, así como de omitir aquellos que pudo considerar irrelevantes 
a su fin encomiástico, quedando ordenada de tal manera la trama que lo que se destaca en ella 
correspondería, en última instancia, a lo que sería significativo para él y, por extensión, también para su 
eventual audiencia. Lo más delicado de este trabajo de edición es que la persona responsable de llevarlo a 
cabo, probablemente para no restarle impresión de veracidad a la obra, asumió el propio perfil del 
Diácono, imposibilitando al lector posterior poder distinguir con exactitud el aporte de cada cual en la 
composición. Esta «doble autoría» sería la responsable, en fin, del enconado debate historiográfico en el 
que se han dado cita las más diversas perspectivas, desde aquellas que defienden una fecha de redacción 
temprana y un autor próximo –si es que no directamente involucrado– a los hechos que relata, hasta 
posturas que apelan por una fecha de composición lo suficientemente tardía como para que el contenido 

D 



110 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

prácticamente la totalidad de su población seguía vinculada –y de manera muy activa– a 
las creencias tradicionales, profesando una sentida devoción hacia diversas divinidades, 
especialmente a la más importante de todas ellas, cuya popularidad y reputación se 
extendía por buena parte del Oriente tardorromano: Marnas –Μαρνᾶν–, nombre 
semítico con el que era denominada la versión cretense de Zeus2, y que contaba con un 
magnífico santuario del cual sus ciudadanos se sentían muy orgullosos: el Marneion –
Μαρνεῖον–. Los cristianos, en cambio, eran numéricamente insignificantes y su presencia 
«casi testimonial»3 –de acuerdo con el propio cómputo de Marco, a la entrada del nuevo 
obispo la comunidad cristiana apenas alcanzaba los 280 fieles4. 

Ciertamente el difícil escenario que Porfirio habría tenido que enfrentar durante 
su episcopado era, desde el punto de vista literario, un apropiado marco para el diseño 
encomiástico de su biógrafo. En ese sentido, el objeto básico de la Vita Porphyrii no solo 
estaría constituido por un sujeto sino también por un espacio concreto: la ciudad de Gaza 
de Palestina, definida por Marco casi exclusivamente en términos de su condición 
religiosa a raíz de la identidad «idolátrica» de la mayoría de su población5. Esta definición 
le permite proyectar la llegada y presencia de Porfirio como el principal factor 
desestabilizador de dicho statu quo, lográndose bajo su episcopado la destrucción de los 
signos visibles del paganismo al mismo tiempo que el triunfo casi completo del 
cristianismo6. Evidentemente, se trata de una imagen ideal, pero que pone a la luz un 
hecho concreto y real: que, dentro de un Imperio oficialmente cristiano, las prácticas 

 
de esta biografía sea considerado pura y vana ficción. Por nuestra parte, y sin cerrarnos a la posibilidad de 
conceder cierta condición autoral al redactor posterior, en especial porque debemos a su particular criterio 
la versión «definitiva» y por todos conocida del texto original, nos inclinamos a pensar que el editor habría 
buscado primordialmente reconstruir la obra tal como fue diseñada en su origen, o al menos que se habría 
apegado lo más exactamente posible a la autoría original del texto intentando intervenir lo justo y preciso, 
probablemente porque el contexto en que habría efectuado esta intervención, además de ser más o 
menos próximo al acto de escritura de Marco, tampoco habría diferido en demasía en términos religiosos 
y políticos, lo que significaría que los propósitos de uno y otro –al igual que sus audiencias– en ningún caso 
entrarían en contradicción. En efecto, más allá de que algunos de los eventos narrados –sobre todo cuando 
los milagros se incorporan al curso de la narración para explicar el supuesto «éxito» del proceso de 
cristianización– posean una dudosa credibilidad, tenemos la seguridad de que la Vita Porphyrii es un claro 
reflejo del ambiente espiritual e ideológico en que se sitúa el episcopado de Porfirio –con sus convicciones, 
valores, mentalidades y sensibilidades–, lo que la valida como fuente de conocimiento –a la vez que 
documento insustituible– para la época que describe. 
2 Sobre la historia de este culto y la etimología de su dios, vid. Mussies, Gerard, «Marnas God of Gaza», 
Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, part II, vol. 18/4, 1990 (pp. 2412-2457). 
3 Aja Sánchez, José Ramón, «Obispos y mártires palestinos: el caso de Gaza (s. IV)», Gerión, vol. 19, 2001 
(pp. 569-628), p. 580; vid. tb. Van Dam, Raymond, «From Paganism to Christianity at Late Antique Gaza». 
Viator, vol. 16, 1985 (pp. 1-20), p. 9. 
4 Marco Diácono, Vita Porphyrii episcopi Gazensis [en adelante: Vit. Porph.] 19. Compleméntese este dato 
con el que aporta en § 11, donde afirma que los cristianos, hacia el año 395, eran pocos y fáciles de contar. 
Cfr. Mussies, Gerard, op. cit., p. 2416; Geffcken, Johannes, The last days of Greco-Roman paganism, North 
Holland Pub. Co., New York, 1978, pp. 235-236. 
5 Vit. Porph. 4. 
6 Cfr. ibidem, prol. 2. 



111 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

cultuales de las antiguas tradiciones politeístas aún eran, en ciertos lugares, numerosas 
y vitales7. 

Pues bien, no cabe duda de que en estos espacios la situación de la religión 
cristiana debe haber sido compleja, siendo flanco de menosprecio o incluso de actitudes 
abiertamente hostiles. En consecuencia, por más que Marco simplifique la realidad y 
pase por alto varios matices en función de su proyecto encomiástico, es un hecho de que 
uno de los objetivos prioritarios de Porfirio, una vez que asumió la prelatura de Gaza, fue 
la expansión de las creencias cristianas, abocándose a una intensa y delicada actividad 
proselitista que, si bien logró transmitir el mensaje del Evangelio a un número 
significativo de personas, lo cierto es que se habría tratado de un porcentaje mínimo de 
la población total el que formalmente se incorporó al cristianismo8, y el mismo Marco, 
pese al triunfalismo que denotan sus palabras, deja entrever que la «hazaña» de Porfirio 
quedó inconclusa cuando reconoce que hasta el último día de su vida se empeñó en 
combatir la «idolatría»9. 

La Vita Porphyrii, entonces, acaso cabría concebirla como una literatura «de 
supervivencia» de la fe cristiana. A través de la palabra escrita, Marco habría perseguido 
–en señal de afecto y fidelidad hacia la memoria de su maestro– la difusión y defensa de 
sus creencias para, en último término, continuar y cristalizar el magisterio inacabado de 
Porfirio. A decir verdad, en un ambiente de controversia religiosa –como era la Gaza de 
fines del siglo IV y comienzos del V–, donde ni siquiera el apoyo imperial a la causa del 
obispo habría sido suficiente para promover una conversión drástica entre su población, 
la literatura se pudo erigir en la mente de Marco en una excelente arma10 por medio de 
la cual defenderse y, a la vez, hacer propaganda de sus creencias11. Después de todo, 
buena parte de su existencia, tanto en términos de su experiencia de personaje como de 
escritor, transcurrió en ese mundo «caótico», por lo que no debiese sorprendernos que 
redactase su biografía en procura de un efecto modificatorio de la realidad, de corregir 
la conducta de los ciudadanos paganos para así «liberarlos» del error, como tampoco 
que, a lo largo de su narración, la religión cristiana se comparase con el mundo pagano y 

 
7 Sfameni Gasparro, Giulia, «Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici e maghi: modelli retorici di 
propaganda religiosa e realtà storica», coord. Monaca, Mariangela, Problemi di storia religiosa del mondo 
tardo-antico: tra mantica e magia, Lionello Giordano, Cosenza, 2009 (pp. 201-333), p. 203. Para otra 
referencia contemporánea al predominio pagano en el sur de Palestina, cfr. esp. Jerónimo de Estridón, 
Vita Hilarionis 2; 14; 20; 21; 25. Acerca de la persistencia del paganismo en Egipto, vid., por ejemplo, Atanasio 
de Alejandría, Vita Antonii, 90, 2-6. Sobre la pervivencia del paganismo en la región de Capadocia, cfr., por 
ejemplo, Gregorio de Nisa, Oratio in laudem fratris Basilii, 54. En cuanto al predominio de la religiosidad 
pagana en territorio griego, cfr. la ya aludida obra de san Jerónimo, cap. 42 –descripción del paso de 
Hilarión por en medio de las islas Cícladas, pertenecientes al archipiélago del mar Egeo. 
8 Vid. infra, apartado final del presente artículo: «Relatio, deprecatio y comparatio», en especial la n° 65. 
9 Cfr. Vit Porph. prol. 2-3; 103. 
10 Para esta idea de los textos utilizados como «armas» por cuenta de la intelectualidad cristiana en la 
Antigüedad tardía, vid. Cameron, Averil, «Texts as Weapons: Polemic in the Byzantine Dark Ages», eds. 
Bowman, Alan K. y Woolf, Greg, Literacy and Power in the Ancient World, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1994, pp. 198-215. 
11 Cfr. Torres Prieto, Juana María, «Falacias persuasivas en la literatura cristiana antigua: retórica y realidad», 
coords. Marco Simón, Francisco, Pina Polo, Francisco y Remesal Rodríguez, José, Fraude, mentiras y 
engaños en el mundo antiguo, Universitat Autònoma de Barcelona, Barcelona, 2014 (pp. 209-224), p. 210. 



112 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

–lo más importante– lo venciera en la comparación. En otras palabras, su personal 
testimonio no solo habría servido para elogiar a Porfirio y evitar que su memoria se 
perdiera en el olvido, sino para que, a través de su ejemplo vital, por una parte, la 
comunidad cristiana –todavía amenazada– reavivase sus ánimos y se fortaleciera en la 
fe, y por otra los paganos se convencieran de la verdad que ella había revelado. De 
acuerdo con esto último, además de elogiar, Marco también habría perseguido el 
objetivo de atacar y desacreditar. En realidad, no podría haber sido de otro modo, pues 
de su hábil manejo de la palabra escrita podía depender, en cierta medida, el desenlace 
de esta disputa religiosa. 

Nuestra biografía, por lo tanto, dado su doble cometido de atacar y refutar ideas 
ajenas para, a su vez, defender y ensalzar las propias, estaría inscrita en un género que 
rebasaría los límites de un proyecto estrictamente hagiográfico-encomiástico: la 
literatura polémica12. De ahí que Marco, en su presentación de los hechos, no precise de 
matices y transmita una visión tópica mucho más simple de lo que en verdad pudo ser la 
vida religiosa en Gaza, proporcionando a la postre una imagen distorsionada de la 
realidad. La conflictiva situación desde la cual se ha generado su mismo acto de escritura 
necesariamente iba a tener como consecuencia que sus opiniones estuviesen 
condicionadas por una enorme carga ideológica13, expresada –a nivel de realidad 
narrativa– en una relación polarizada entre cristianos y paganos, donde los primeros 
serían los «buenos», los representantes del bien, y estos últimos los «malos», los agentes 
del demonio cuya acción estaría encaminada a doblegar o atormentar al obispo, el 
agente de la divinidad. Por lo mismo, la fuerza sobrenatural de aquel –su dynamis–, 
además de haber cumplido la función clave de confirmar su santidad, habría tenido el 
valor agregado de autentificar la veracidad y el poder del Dios cristiano al paso que 
ridiculizaba y desacreditaba a los dioses grecorromanos, poniendo en evidencia, a fin de 
cuentas, tanto el error de las creencias paganas como el absurdo de todavía conservar 
sus costumbres y ritos. 

En una palabra, Marco se habría puesto la meta de sostener a sus correligionarios 
en la fe, al mismo tiempo que de vencer y convencer a sus adversarios para persuadirles 
de que se convirtieran al cristianismo, ambicioso objetivo cuya materialización precisaba, 
por supuesto, de ayuda, y nuestro autor la habría hallado en el arte de expresarse de 
manera correcta y elocuente: la retórica, ya ampliamente utilizada por diversos autores 

 
12 Sobre la actividad literaria de carácter polémico en época tardoantigua, vid. Torres Prieto, Juana María, 
Diálogo literario y polémica religiosa en la Antigüedad tardía, Guillermo Escolar, Madrid, 2021, passim. De la 
misma autora, sugerimos además la consulta de los siguientes trabajos: Torres Prieto, Juana María, 
«Recursos retóricos en la polémica literaria entre cristianos y paganos (ss. II-IV): el género del Diálogo», 
coord. López Salvá, Mercedes, De cara al Más Allá: conflicto, convivencia y asimilación de modelos paganos 
en el cristianismo antiguo, Pórtico, Zaragoza, 2010 (pp. 95-115), esp. pp. 95-97; Torres Prieto, Juana María, 
«Retórica y argumentación en la literatura polémica cristiana de los siglos II-V», Mainake, vol. 31, 2009 (pp. 
271-280), esp. pp. 271 y 273. 
13 Respecto a la carga ideológica que habría condicionado las opiniones de los escritores cristianos 
tardoantiguos, cfr. Teja, Ramón, «Constantino frente a Constancio II: la deformación de la memoria 
histórica entre ‘arrianos’ y ‘nicenos’», coord. Vilella Masana, Josep, Constantino, ¿el primer emperador 
cristiano?: religión y política en el siglo IV, Publicacions i Edicions de la Universitat de Barcelona, Barcelona, 
2015 (pp. 473-484), p. 484. 



113 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

cristianos a modo de arma lingüística para ejercer, justamente, tanto el poder de la 
persuasión14  como de la disuasión15. Por consiguiente, en el presente artículo nos 
concentraremos en estudiar los recursos retóricos y argumentativos seguidos por Marco 
para que el contenido de su obra resultase lo suficientemente atractivo y convincente a 
sus eventuales audiencias. A decir verdad, si queremos analizar con sumo cuidado la 
información que nos transmite la Vita Porphyrii, reparar en estas estrategias es un 
ejercicio crucial, ya que su presencia suele deformar los hechos para acomodarlos a los 
intereses –declarados o velados– de su autor, y no cabe duda de que Marco se valió de 
diversas técnicas de persuasión lingüística para apuntalar su más elemental objetivo de 
ofrecer a Porfirio como el gran paradigma de cristiano preocupado por defender y 
expandir la fe en Cristo. 

 
1. La impresión de veracidad 

 
Ya en el prólogo Marco enfatiza el carácter verosímil de su biografía, 

presentándose a sí mismo como testigo presencial de los hechos que va a contar16. Esta 
insistencia en la verosimilitud de su discurso habría funcionado como mecanismo de la 
estrategia retórica para ofrecer un mínimo de credibilidad a sus palabras, dando a 
entender que en su exposición iba a mostrar las cosas tal y como sucedieron, cuando lo 
cierto es que la Vita Porphyrii, por su intención y estructura, era más bien un escrito 
testimonial cuya visión de los hechos estaba configurada por la experiencia y biografía 
del propio Marco. Este, sin embargo, curiosamente logra enmascarar el alcance subjetivo 
de su versión acerca de la sustitución cultual que tuvo lugar en Gaza en virtud de su 
calidad de «recto escritor» distinguido por la autoridad de su conocimiento, autoridad 
que descansaba en base a su misma experiencia vivida, la cual le habría suministrado una 
amplia perspectiva para describir esta situación y legitimar, de paso, sus opiniones, 
hacerlas aceptables a su audiencia. 

Probablemente, como consecuencia de este esfuerzo por brindar credibilidad a 
su narración, es que la presencia de lo prodigioso, a diferencia del patrón general de las 
obras hagiográficas, aquí no resulta ser un elemento destacable. Marco, en realidad, 

 
14 Sobre la retórica y sus alcances persuasivos según el punto de vista de la intelectualidad cristiana, cfr., 
por ejemplo, Basilio de Cesarea, Homilia in sanctum Mamantem martyrem 1; vid. también Basilio de Cesarea, 
Homilia adversus eos qui irascuntur 5; Gregorio de Nisa, Vita Macrinae 8, 1; Agustín de Hipona, Confessiones 
IV, 2. 
15 Cfr. Torres Prieto, Juana María, «Rhetoric and historical distortion: the case of Mark of Arethusa», eds. 
Sághy, Marianne y Schoolman, Edward M., Pagans and Christians in the Late Roman Empire: New Evidence, 
New Approaches (4th – 8th centuries), CEU Medievalia, Budapest, 2017 (pp. 69-79), p. 69; vid. también, Torres 
Prieto, Juana María, «Recursos retóricos…», op. cit., p. 97; Cameron, Averil, Christianity and the Rhetoric of 
Empire. The Development of Christian Discourse, University of California Press, Berkeley, 1991, 
«Introduction». 
16 Vit Porph. prol. 3. Una prevención similar se observa en el anónimo autor de las Vitae Sanctorum Patrum 
Emeritensium, quien se propuso a sí mismo, justamente, como testigo presencial de su relato. Teodoreto 
de Ciro también se autodefine en el prólogo de su Historia Philotea como testigo ocular con el fin de ofrecer 
garantías de la veracidad de lo narrado. Cfr. respectivamente: Anónimo, Vitae Sanctorum Patrum 
Emeritensium prol. 3; Teodoreto de Ciro, Historia Philotea prol. 11. 



114 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

emprendió su acto de escritura desde la posición más comedida, de manera que lo que 
sobresale en su composición no es el carácter sobrenatural de las gesta de su 
protagonista sino el elemento cronológico-biográfico de aquel17. Es decir, aunque 
milagros y hechos portentosos tienen cabida en la trama, no parecen formar parte del 
argumento central, ya que están concentrados en episodios específicos de la vida de 
Porfirio actuando fundamentalmente como garantías de su santidad. Nuestro autor 
debió ser consciente de que su biografía tenía que contar con cierto margen de 
coherencia e inteligibilidad, y por eso el grueso de su relato, si bien testimonia una vida 
humana marcada por eventos extraordinarios, en general se halla articulado desde la 
perspectiva de acontecimientos plausibles en el devenir humano o en la naturaleza, 
pues, para que su retrato ideal fuese útil a sus propósitos, primero que todo tenía que 
ser creíble18. En última instancia, si su obra no hubiese dado esta impresión de veracidad 
–o, cuanto menos, de verosimilitud–, difícilmente habría sido convincente o persuasiva. 
De ahí su solicitud expresa a quienes leyesen –u oyesen– su biografía: que no dudasen 
de lo escrito porque decía la verdad19. 

Para garantizar esta condición de veracidad, Marco se habría apoyado en ciertas 
estrategias retóricas, siendo la más importante de todas su calidad de testigo ocular20 y 
de sujeto coetáneo a los hechos; en ella descansaba su autoridad como narrador21, y por 
eso declara haber compartido con Porfirio buena parte de la existencia terrenal, 
permaneciendo junto a él, desde su encuentro en la basílica del Santo Sepulcro en 
Jerusalén, hasta el día de su muerte22. De hecho, Marco se encarga de reflejar este 
estrecho vínculo por medio de su intervención y participación directa en los eventos 
descritos, a tal punto que en ocasiones el curso de la trama se despliega a raíz de su 
propia acción23. En otras palabras, la narración autobiográfica que acompaña el relato 
sobre la vida de Porfirio en cuanto «hombre santo» sirve como argumento de ilustración 

 
17 Cfr. Castillo Maldonado, Pedro, Cristianos y hagiógrafos. Estudio de las propuestas de excelencia cristiana 
en la Antigüedad tardía, Signifer, Madrid, 2002, p. 131. 
18 Cfr. Hägg, Tomas y Rousseau, Philip, «Introduction: Biography and Panegyric», eds. Hägg, Tomas y 
Rousseau, Philip, Greek biography and panegyric in the late antiquity, University of California Press, Berkeley 
– Los Angeles – Londres, 2000 (pp. 1-28), p. 19. 
19 Cfr. Vit Porph. prol. 3. Sobre la impresión de veracidad como principio clave de la hagiografía bizantina, 
vid., por ejemplo, Fisher, Elizabeth A., «Michael Psellos on the rhetoric of hagiography and the Life of St 
Auxentius», Byzantine and Modern Greek Studies, vol. 17, n° 1, 1993 (pp. 43-55), pp. 45 y 48. 
20 Son contadas las ocasiones en que Marco no figura como testigo directo de lo que está describiendo, y 
en cada una de ellas tiene el cuidado de recoger y señalar los testimonios de quienes sí estuvieron 
presentes, lo que, de hecho, parece confirmar su interés por ofrecer impresión de realidad y credibilidad a 
su audiencia. Para estos casos, vid. ibidem, 7; 41; 49. Para la condición de Marco como testigo ocular de la 
mayoría de los sucesos que describe, vid., por ejemplo, Fowden, Garth, «Bishops and temples in the 
Eastern Roman Empire A.D. 320-435», The Journal of Theological Studies, New Series, vol. 29, n° 1, 1978 (pp. 
53-78), p. 72. 
21 Sfameni, Giulia, op. cit., p. 201. Como señalan Tomas Hägg y Philip Rousseau, la credencial de «testigo 
ocular» –ya fuese real o falsa– ayudaba a otorgar autenticidad e inmediatez a una biografía, en Hägg, 
Tomas y Rousseau, Philip, op. cit., p. 6. 
22 Vit Porph. prol. 3; 5. 
23 Como, por ejemplo, cuando tuvo que viajar a Tesalónica para recuperar la parte de la herencia familiar 
correspondiente a Porfirio, en ibidem, p. 6. 



115 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

y consolidación de una experiencia de «lo verdadero», haciendo que su testimonio 
personal funcione como arma de convencimiento porque deja en evidencia, en primera 
persona, la «malignidad» del paganismo local, al mismo tiempo que enfatiza las múltiples 
manifestaciones de las virtudes de su protagonista para la corrección de la comunidad. 
Después de todo, los antecedentes que Marco manejaba provenían de su misma 
experiencia vital, esto es, de lo que él –en cuanto compañero fiel de Porfirio– vio, vivió y 
oyó especialmente durante su residencia en Gaza, siendo esta misma experiencia la que 
le lleva a afirmar que los paganos de esta ciudad, con sus actos y comportamientos –
objetivados por él a modo de pecados y vicios– transgredían las leyes y normas del 
Imperio, mientras que Porfirio siempre actuó con ajuste al derecho y a los preceptos 
divinos. 

Esta proximidad entre biógrafo y personaje protagonista muchas veces era, a 
decir verdad, expresión de una realidad social24, pero, para efectos de la construcción 
narrativa, funcionaba como una adecuada estrategia retórica por cuanto elevaba a la 
obra hagiográfica a la categoría de testimonio verídico sobre unos hechos igualmente 
históricos. Ahora bien, para que una vita sanctorum fuese creída como auténtico 
documento histórico, precisaba además de otros recursos que subrayaran, justamente, 
su pretensión de historicidad. En ese sentido, Marco tuvo el cuidado de estructurar el 
contenido de su relato dentro de precisas coordenadas geográficas y cronológicas25, 
proporcionando meticulosa y continuamente referencias contextuales sobre los eventos 
que menciona. De hecho, este tratamiento «objetivo» del espacio y del tiempo es el que 
ha permitido a los especialistas reconstruir la cronología de la Vita Porphyrii, situando la 
historia allí descrita entre aproximadamente los años 372 y 42026. Es decir, tanto los 
personajes como la sucesión de hechos que se explicitan dentro de la biografía 
suministran valiosa información para encuadrarlos temporalmente y así identificar la 
época en que transcurrieron. Con todo, lo más probable es que, al margen de este 
contexto espacio-temporal general, para el interlocutor contemporáneo fuese más 
determinante la precisión con que Marco ubicó y distribuyó espacios de carácter local, 
ya que se tratarían de detalles que podría haber conocido bien y, por lo mismo, que le 
resultarían familiares27; incluso cuando no fue esto posible –dada la lejanía del lugar, 
como pudo acontecer con la descripción de Constantinopla, ciudad a la que Porfirio se 
dirigió para solicitar el apoyo imperial a su política religiosa–, Marco no deja de ofrecer 
referencias que ubicasen el relato de forma precisa y concreta. En definitiva, el ámbito 
geográfico donde tenía lugar la acción podía ser local y familiar o lejano y desconocido 
según el punto en que estuviese situada la audiencia, pero en general –e independiente 
de esta circunstancia externa al texto– estaba bien detallado y descrito, a la vez que 

 
24 Cfr. Velázquez, Isabel, La literatura hagiográfica. Presupuestos básicos y aproximación a sus 
manifestaciones en la Hispania visigoda, Fundación Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, Segovia, 
2007, p. 119. 
25 Sfameni, Giulia, op. cit., p. 203. 
26 Vid. Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine, op. cit., pp. XXXVI-XXXIX. 
27 La descripción minuciosa de ciertas circunstancias engrosó los principios de la buena hagiografía 
bizantina, ya que al agregar pasajes descriptivos a su vita el autor satisfacía los antojos estéticos e 
imaginativos de la audiencia. Al respecto, vid. Fisher, Elizabeth, op. cit., pp. 46, 48 y 53. 



116 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

incardinado en un tiempo preciso, todo lo cual debió contribuir decisivamente a revestir 
el relato de un aura de veracidad en procura de conferirle credibilidad. 

Esta pretensión de realidad no debiese hacernos perder de vista la peculiar 
naturaleza de nuestro documento, es decir, su adscripción de base al género 
hagiográfico; de lo contrario, lo reduciríamos a una suerte de crónica de hechos 
históricos que, aunque nos aporten una visión cercana de la sociedad que describe y 
proporcionen una variedad de datos útiles para la reconstrucción de la vida social y 
religiosa en las postrimerías del mundo antiguo, formaban parte de un diseño 
encomiástico que ciertamente pudo deformarlos. Quizá este sea uno de los principales 
«méritos» compositivos de Marco: al presentar su testimonio como un registro fiel y 
minucioso de los hechos que está contando, disimula los inevitables sesgos que debieron 
acompañar la construcción de su modelo de santidad28; es tal la cantidad de detalles que 
acumula la narración –confiriéndole su característico colorido y realismo– que, incluso, 
da la impresión de que nuestro autor hubiese escrito su biografía sobre la base de un 
«diario personal». Sin entrar en la discusión de si esta afición por el detalle, por ofrecer 
datos precisos y creíbles, sea un signo de la fidelidad de Marco al real avance de los 
acontecimientos, o bien resultado de la invención literaria –fundamentada, eso sí, sobre 
una presumible trama histórica–, lo concreto es que nos revela una notable habilidad 
discursiva, tanto es así que muchos intérpretes han visto en esta precisión descriptiva un 
signo evidente de la historicidad de la Vita Porphyrii29. 

La preferencia por un estilo sencillo30 y el criterio estrictamente cronológico con 
que Marco refiere los hechos también contribuyen a aumentar la claridad31 de esta 
biografía y hacen pensar en su pertenencia a la formación textual historiográfica; el 
relato avanza sin mayores pretensiones retóricas32, de manera amena y llana, siendo esta 
sencillez de estilo uno de los rasgos más definitorios de nuestro escrito. En consecuencia, 
por más tópica que sea la preferencia de evitar un lenguaje rebuscado para que así una 

 
28 Para clarificar mejor esta idea, permítasenos citar las palabras de Tomas Hägg y Philip Rousseau: 
«Biographies and panegyrics offer a vividness of portraiture analogous to the almost tangible and vibrant 
images on the mummy cases of Roman Egypt. They make it seem possible to envisage the parade of ancient 
life, even its sounds, and the details of daily experience, of dress and gesture, of buildings, food, and 
entertainment. Even more, they invite us to believe we might gain access to the motives and sentiments of 
the subjects, their images of themselves, their ideals of behavior, their passionate ambition. Such impressions 
are dangerously misleading, partly because the authors had points to make about themselves (or truths to 
hide), but also because their texts, operating (…) within a tightly controlled tradition, were carefully 
designed to modify the attitudes and conduct of those who read them», en Hägg, Tomas y Rousseau, Philip, 
op. cit., pp. 13-14. 
29 Vid. Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine, op. cit., pp. XII-XXXVII; Sfameni, Giulia, op. cit., pp. 217 y 
292. 
30 Sobre el topos de valerse de un estilo sencillo y sin mayores artificios literarios, vid., por ejemplo, Basilio 
de Cesarea, Homilia in Gordium martyrem 1; Basilio de Cesarea, Homilia in illud: Attende tibi ipsi, 23-24; 
Gregorio de Nisa, Vita Macrinae prol. 1, 3. 
31 La adopción de un estilo de escritura correcto y agradable para propender a su claridad se configuró en 
otro principio de la buena hagiografía bizantina. Vid. Fisher, Elizabeth, op. cit., pp. 46, 48 y 52. 
32 Como suele suceder en la mayoría de las vitae sanctorum. Vid. p. ej. Cameron, Averil, «New Themes and 
Styles in Greek Literature, A Tittle Revisited», ed. Johnson, Scott Fitzgerald, Greek Literature in Late 
Antiquity: Dynamism, Didacticism, Classicism, Ashgate, Aldershot, 2006 (pp. 11-28), p. 14. 



117 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

amplia audiencia comprendiera la «verdad» que sus ideas estaban revelando33, en el caso 
de Marco no se trató de una mera entrada teórica sino más bien de una realidad34. Con 
todo, es difícil determinar si esta modalidad de la forma obedecía a que nuestro autor 
carecía de mayores habilidades literarias o, acaso, fue una opción narrativa que tomó 
deliberadamente. Quizá lo más factible sería decantarse por lo primero y, de hecho, 
otros estudiosos ya lo han hecho así35, pero sostenemos que no está demás plantear la 
interrogante porque, como hemos señalado más arriba, la Vita Porphyrii no solo habría 
buscado dar a conocer la vida de un santo; su misma composición fue resultado de un 
contexto de controversia religiosa que parece justificar, además, su adscripción a la 
literatura polémica, entre cuyas características sobresalía, precisamente, la preferencia 
de un estilo sencillo como una manera de contraponer la simplicitas cristiana, identificada 
con la verdad, al artificio retórico de los paganos, asociado con la falsedad y la mentira 
por buscar engañar al interlocutor36. 

Creemos que, a la luz de esta circunstancia, la amenidad que proyecta nuestro 
relato cobra una nueva dimensión, y uno ya no se siente tan seguro de adjudicarla 
estrictamente a una aparente falta de competencia literaria, puesto que pudo deberse 
también a una suerte de declaración de principios propia de una obra cuyo contenido 
principal abordaba el delicado conflicto entre cristianos y paganos por imponer sus 
creencias y prácticas religiosas. Dicho de otro modo, la pretendida sencillez de Marco 
pudiese estar en consonancia, acaso, con la actitud de los apologetas cristianos, 
sintetizada en las palabras que Minucio Félix puso en boca de Octavio: «cuanto menos 
hábil es el discurso, con más luz brilla entonces la razón, porque no queda disfrazada por 
la pompa de la elocuencia y de la elegancia, sino que, tal como es, se apoya en la 
rectitud»37. 

Por supuesto, este recelo hacia la retórica clásica, tanto en la apologética cristiana 
de los primeros siglos como en la literatura hagiográfica posterior, se trataba 
esencialmente de un topos literario, y en la práctica siguió ejerciendo una poderosa 
influencia entre los autores cristianos, quienes se valieron en gran medida de sus 

 
33 Cfr. ibidem, p. 17. 
34 Cfr. Durán, Norma, Retórica de la santidad: renuncia, culpa y subjetividad en un caso novohispano, 
Universidad Iberoamericana, México D. F., 2008, p. 56 n° 27. 
35 Tal es el caso, por ejemplo, de Teja, Ramón, Marco el Diácono…, op. cit., p. 75 n° 9. 
36 Vid. Torres Prieto, Juana María, «Falacias persuasivas…», op. cit., pp. 215-217. 
37 Minucio Félix, Octauius, XVI, 6: Atque etiam, quo imperitior sermo, hoc inlustrior ratio est, quoniam non 
fucatur pompa facundiae et gratiae, sed, ut est, recti regula sustinetur;, vid. ibidem, XXXVIII, 6; cfr. también 
Teófilo de Antioquía, Προς Αυτόλυκον I, 1; Taciano, Ἐπιστολὴ πρὸς Ἕλληνας 1, 26, 29 y 40; Anónimo, 
Consulationum Zacchei christiani et Apollonii philosophi libri tres I, Praef. 2; Teodoreto de Ciro, Graecorum 
affectionum curatio VIII, 1; IX, 2 y 5. Fuera del género apologético, otros autores cristianos –pese a su 
indiscutible dominio de la elocuencia– también mostraron su desprecio al artificio y la elaboración retórica, 
como, por ejemplo, Basilio de Cesarea en su Homilia in sanctum Mamantem martyrem 3: «no imitemos a los 
fabulistas paganos, no ocultemos la verdad con ornato de palabras. Desnuda está la verdad, indefensa, y 
que se muestra a sí misma»; o el mismo Jerónimo de Estridón en su Altercatio Luciferiani et Orthodoxi IV, 
1-6; VI, 1-3; 18-21; XI, 16-19; XIII, 1-4; XIV, 1-4; 9-10; otra obra anti-herética que también manifiesta su recelo 
hacia el poder persuasivo de la retórica clásica es el Libellus precum LXXXIX, 1-4. 



118 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

diversos recursos y reglas estilísticas38. Ahora bien, una lectura rápida y superficial de la 
Vita Porphyrii sugiere, según ya adelantamos, que su autor se habría tomado en serio 
aquel reproche a la elocuencia como sustitutivo de la verdad y, por esta misma razón, 
habría evitado un lenguaje muy elaborado, de manera que su sencillez estilística no sería 
fingida sino que respondería a la realidad –de lo contrario, habría dado muestras de 
cierta incoherencia–. Sin embargo, cuando observamos la biografía de Marco bajo el 
lente genérico de la literatura polémica, es posible percibir con mayor claridad su manejo 
de la retórica como arma de persuasión lingüística. Marco, en ese sentido, debió ser 
consciente de que su misión como escritor no solo era instruir e informar, sino 
especialmente convencer y persuadir, pues un tratamiento adecuado y ameno de la 
potentia de Porfirio podía equivaler, en último término, a un reconocimiento definitivo 
de la superioridad de su Dios que moviera a la población aún pagana de Gaza a la 
conversión, lo que, sin duda, habría representado para él la mejor constatación de su 
victoria literaria, a la vez que el mayor homenaje póstumo a la memoria del fenecido 
obispo. Su acto de escritura, en otras palabras, no habría estado ajeno a aquellos ideales 
tradicionales de la retórica clásica que Agustín de Hipona sintetizó en la triada docere, 
delectare, flectere39, esto es, enseñar, deleitar y convencer40. 

Sigamos viendo, en consecuencia, cuáles fueron los recursos retóricos –además 
de la impresión de veracidad– que Marco habría utilizado con mayor frecuencia para 
impresionar a su audiencia y asegurarse de que su obra obtuviera la suficiente fuerza 
persuasiva como para atraer, inclusive, la atención de un público en principio indiferente 
u hostil a la política episcopal de Porfirio. 
 

2. La hipérbole 
 

Entre las figuras estilísticas empleadas por Marco en el ejercicio de la persuasión, 
quizá la más evidente sea la hipérbole, ya presente en el mismo prólogo de la obra para 
destacar la actividad de Porfirio al frente de la prelatura de Gaza. Como sabemos, buena 
parte de esta actividad consistió en afirmar la verdad del mensaje cristiano y movilizar la 

 
38 Al respecto, vid. Kennedy, George A., Classical Rhetoric and its Christian and Secular Tradition from Ancient 
to Modern Times, The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 1999 (1980), cap. 7; Kinzig, Wolfram, 
«The Greek Christian Writers», ed. Porter, Stanley E., Handbook of classical rhetoric in the Hellenistic period 
(330 B.C.–A.D. 400), Brill Academic Publishers, Boston, 2001 (pp. 633-670), pp. 633-655; Torres Prieto, Juana 
María, «Recursos retóricos…», op. cit., pp. 104 y 112; Teja, Ramón, «Constantino frente…», op. cit., p. 484. 
Sobre la base de esta idea cobran sentido las palabras de Averil Cameron: «Rhetoric is fundamental to late 
antique literature, and yet it does not dominate», en Cameron, Averil, «New Themes and…», op. cit., p. 23. 
Vid. También Cameron, Averil, Il tardo impero romano, trad. De Nardis, Mauro y Rosafio, Pasquale, Il 
mulino, Bolonia, 1995, p. 37, donde comenta el ambivalente caso de la Vita Antonii, cuyo protagonista es 
descrito alejado de las preocupaciones mundanas –como podía ser, justamente, la educación retórica–, 
pero a la vez capaz de pronunciar discursos elaborados y de recibir cartas imperiales del mismo 
Constantino.  
39 Vid. Agustín de Hipona, De doctrina christiana IV, 12, y cfr. con Cicerón, Orator ad M. Brutum 69, y su De 
Oratore ad Quintum fratrem libri tres II, 115-116. 
40 Al respecto, cfr. Dodaro, Robert, Christ and the Just Society in the Thought of Agustin, Cambridge 
University Press, New York, 2004, p. 67 n° 168. 



119 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

conversión hacia aquel mensaje, pero nuestro autor no vacila en exagerar los alcances 
de esta acción con el fin de encumbrarla a la categoría de una gesta heroica. Así, declara 
que el foco de su narración está configurado por los combates y luchas que Porfirio 
emprendió no solo contra los líderes de la «ειδωλομανία», sino contra ¡todo un pueblo! 
apegado obstinadamente al poder demoníaco41, al mismo tiempo que describe la 
erección de una iglesia en el centro de la ciudad –en el año 407– como la culminación de 
esta extenuante campaña –Marco utiliza el concepto de «trofeo», el cual es muy 
expresivo a este respecto–, dando a entender que, con ella, su protagonista habría 
alcanzado la victoria definitiva sobre las creencias paganas42, cuando en realidad el 
cristianismo siguió siendo una minoría religiosa a la muerte del obispo, ocurrida incluso 
trece años después del levantamiento de la Eudoxiana, esto es, en 42043. Por otra parte, 
el carácter agresivo que en el transcurso de su obra Marco imputa al paganismo local44 
–desde el arribo de Porfirio a Gaza hasta el último episodio que comenta con detalle 
sobre él–, hace que el relato de su vida adquiera aún más la apariencia de una hazaña 
extraordinaria, pues, a pesar del grave peligro que los paganos habrían representado 
para la comunidad cristiana, señala que el obispo persistió en su actividad 
propagandística y que, de hecho, terminó por imponerse a todas las trabas y 
maquinaciones por ellos perpetradas, logrando destruir nada menos que los signos 
visibles de su identidad religiosa45 –sus lugares de culto– y consiguiendo la conversión 
de amplios sectores de la población46. De esta manera, lo que nuestro autor enfatiza es 
cuán en serio Porfirio se tomó las actividades derivadas de su cargo episcopal –cabe 
recordar que esta institución se reclamaba heredera directa del mandato apostólico47 y 
que, sobre esta base, descansaba buena parte de la justificación de su poder y 
preeminencia48, de modo que no resulta extraño que la actividad misionera de Porfirio 
sea el rasgo más definitorio de su vida religiosa como obispo de Gaza. 

Según se puede apreciar, Marco tiende a presentar de forma hiperbólica los 
acontecimientos, dramatiza la existencia de Porfirio insertándola en un escenario de 
peligro cotidiano al cual –y esto sería lo más meritorio– se sobrepuso después de todo. 
Evidentemente, revertir esta situación adversa no habría sido tarea fácil, y nuestro 
biógrafo se complace en constatar los diversos mecanismos que su protagonista 

 
41 Sobre la íntima conexión que la cultura cristiana estableció entre idolatría y demonología, cfr. por 
ejemplo, Atanasio de Alejandría, Oratio contra gentes 14; 19 y 21; 25; Gregorio de Nisa, Oratio in laudem 
fratris Basilii 16; 17-19; Jerónimo de Estridón, Vita Hilarionis 42. 
42 Cfr. Vit. Porph. prol. 2. 
43 Vid. infra, apartado final del presente artículo: «Relatio, deprecatio y comparatio». 
44 Sfameni, Giulia, op. cit., p. 225. 
45 Vid. Vit. Porph. 65 y 69. 
46 Ibidem, 21; 31; 62; 72; 74; 82; 91.  
47 Cfr., por ejemplo, Evangelio según San Marcos 16, 15-20. De ahí las palabras de Jerónimo de Estridón: «si 
Dios enciende en el obispo una pequeña llama de su ciencia, no es para que se ilumine él solo, sino para 
que sea útil a todos»; y también: «de igual forma que la sal sazona todo alimento y no hay nada 
suficientemente sabroso en sí mismo como para agradar al gusto sin la sal, igualmente el obispo es el 
condimento del mundo entero y de su propia iglesia». Vid. Jerónimo de Estridón, Altercatio Luciferiani et 
Orthodoxi V, 41-50; 6-13. 
48 Cfr. Castillo Maldonado, Pedro, op. cit., p. 77. 



120 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

desplegó para ello, especialmente el hecho no menor de haber recurrido a los centros 
del poder eclesiástico y político, desprendiéndose de su relato la impresión de que 
Porfirio hubiese establecido relaciones entre iguales –más que de dependencia– con el 
metropolita de Cesarea y el obispo de Constantinopla49, gracias a las cuales habría 
conseguido su ansiado propósito de establecer el orden en aquella alterada realidad –
que, en el fondo, representaba Gaza–, haciendo cumplir las leyes y normas de un Imperio 
cristiano que, hasta entonces, los paganos transgredían día a día. 

Con todo, cabe precisar que el «aura» de historicidad que Marco supo conferirle 
a su biografía, de alguna manera tiende a matizar estas exageraciones –inevitables e 
inclusive necesarias en un relato que fue escrito en forma de encomio–. Es decir, si bien 
en ciertos pasajes o situaciones –como los aquí aludidos– es palpable el énfasis 
encomiástico, en general la Vita Porphyrii hace gala de tal hiperrealismo narrativo que, 
en ningún caso, el uso de la hipérbole sería un factor estilístico que la llegase a recubrir 
bajo el manto de lo rocambolesco50, más allá de la mención de contados prodigios –lugar 
común, por lo demás, en cualquier hagiografía– que, aunque bastante impresionantes, 
no opacan su apariencia de veracidad. 

 
3. Razonamientos falaces: retorsio argumentorum y «verdades a medias» 

 
La biografía de Marco, junto con ilustrar el conflicto que el episcopado de Porfirio 

supuso entre cristianos y paganos, era en sí misma parte de esta polémica, una suerte de 
extensión literaria de la controversia religiosa y social que estaba teniendo lugar en Gaza. 
A raíz de esta realidad, nuestro autor habría utilizado diversas estrategias, ya fuese para 
hacer propaganda de sus creencias o bien para emplearlas como mecanismo de 
autodefensa contra las posibles acusaciones que pudiesen verter los paganos contra el 
proceso de cristianización liderado por Porfirio. Tal habría sido precisamente el caso de 
las falacias, en estricto sentido un recurso argumentativo que, por su alcance persuasivo 
y su rol dentro del género polémico, nos ha parecido oportuno comentar a propósito del 
análisis de la Vita Porphyrii como discurso retórico. 

Una de las primeras acusaciones que los paganos le imputaron a Porfirio fue la de 
ser el causante de una desgracia pública: la sequía que azotó a Gaza justo el año en que 
aquel hizo su entrada en la ciudad. Como era pleno invierno y la lluvia no caía, los paganos 
se entregaron durante toda una semana a una intensa actividad ritual para obtener el 
auxilio de Marnas, la principal deidad local, pero sus plegarias fueron en vano. Según 
Marco, la población gacense estaba convencida de que el culpable de esta calamidad era 
el nuevo obispo cristiano porque así lo había revelado el propio Marnas por medio de un 
oráculo51. Este dato es una buena prueba de la habilidad retórica de nuestro autor, ya 
que ha transferido a sus mismos adversarios el reconocimiento de que el episcopado de 
Porfirio marcaría un punto de inflexión en el devenir de la ciudad, tal como lo expresaría 

 
49 Cfr. Vit. Porph. 32-33; 37-38. 
50 A diferencia de lo que sucede, por ejemplo, con la contemporánea Vita Hilarionis de Jerónimo de Estridón 
–que es básicamente el retrato de un taumaturgo– o el Pratum spirituale de Juan Mosco (ca. 550-ca. 634), 
donde el elemento fantástico es omnipresente. 
51 Cfr. Vit. Porph. 19. 



121 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

el hecho de que, desde que asumió la prelatura, la negativa a rendir culto a los dioses del 
paganismo habría aumentado exponencialmente. Es decir, Marco pareciera admitir que 
dichas deidades se sabían agraviadas con la presencia del obispo, pero con esto lo que 
realmente estaba haciendo era descalificarlas, pues bastante injusto resultaba que 
perjudicasen a sus propios seguidores por culpa de un solo cristiano52. 

No conforme con ello, les devolvió a sus enemigos la acusación que pesaba sobre 
Porfirio a través de una técnica conocida como la retorsión de los argumentos –retorsio 
argumentorum–, por lo demás ya profusamente utilizada por los apologetas cristianos53: 
en vista de que comenzaba a imperar el hambre como consecuencia de la sequía, el 
obispo y su pequeña comunidad realizaron una procesión rogativa contra la misma, 
obteniendo de la divinidad lo que los paganos nunca consiguieron de Marnas: una 
abundante lluvia54, de manera que los verdaderos culpables de esta desgracia habrían 
sido aquellos por adorar estatuas y despreciar al Dios cristiano55. En otras palabras, 
Marco, en su empeño por continuar desde la trinchera literaria el legado de Porfirio –
consistente en la suplantación de las creencias y costumbres paganas–, habría atribuido 
de forma falaz la autoría de la lluvia al Dios de los cristianos para manifestar, por una 
parte, la irritación y el descontento de Aquel por el desprecio del que aún era víctima en 
Gaza56, como también a modo de herramienta de autodefensa frente a los ataques 
paganos para así persuadirles de la absoluta inocencia de quien fuera sindicado por ellos 
como principal responsable de la calamidad que había golpeado a la ciudad. 

Otro de los razonamientos falaces que Marco habría incorporado en la 
construcción narrativa de su biografía sería el empleo interesado de verdades a medias, 

 
52 En esos términos se expresó, con un claro dejo de ironía, Tertuliano: «son muy injustos vuestros dioses 
pues, por culpa de los cristianos, perjudican a sus propios partidarios (…). Si a vosotros os vienen de parte 
de aquellos a quienes veneráis, todos los males por causa nuestra, ¿por qué los seguís venerando si son 
tan desgraciados (…)?», en Tertuliano, Apologeticus pro Christianis 41, 2 y 6. 
53 Juana María Torres aborda el uso de este recurso por parte de la apologética cristiana en varios de sus 
trabajos: Torres Prieto, Juana María, «Recursos retóricos…», op. cit., pp. 110-111; Torres Prieto, Juana María, 
«Falacias persuasivas…», op. cit., p. 221; Torres Prieto, Juana María, «Ars persuadendi»: Estrategias retóricas 
en la polémica entre paganos y cristianos al final de la Antigüedad, Editorial de la Universidad de Cantabria, 
Santander, 2013, pp. 28-30, 49-50, 58, 64-65, 69-71; Torres Prieto, Juana María, «Christiani contra paganos: 
la retórica de la persuasión en los discursos polémicos del s. IV», coord. Vespignani, Giorgio, Polidoro. Studi 
offerti ad Antonio Carile, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto, 2013 (pp. 59-77), p. 67; Torres 
Prieto, Juana María, «Refutatio et persuasio en las obras apologéticas de Tertuliano», ‘Ilu. Revista de Ciencias 
de las Religiones, Anejo XXIV, 2013 (pp. 137-165), pp. 158-159; Torres Prieto, Juana María, «La retórica como 
arma de propaganda y persuasión en la literatura polémica cristiana. El Discurso contra los griegos de 
Taciano», coords. Bravo, Gonzalo y González Salinero, Raúl, Propaganda y persuasión en el mundo romano: 
actas del VIII Coloquio de la Asociación Interdisciplinar de Estudios Romanos, celebrado en Madrid los días 1 y 
2 de diciembre de 2010, Signifer Libros, Madrid – Salamanca, 2011 (pp. 269-278), pp. 274-275. 
54 Cfr. Vit. Porph. 20. 
55 Y es que, como ya había afirmado Tertuliano, «necesariamente debe tenerse por más creíble que se 
enoje el que es despreciado –es decir, el Dios cristiano– que no aquellos a quienes se venera» –o sea, los 
dioses paganos–, en Tertuliano, Apologeticus pro Christianis 41, 1. 
56 Acerca de la representación religiosa de las catástrofes y adversidades naturales en términos de un 
castigo divino, cfr. por ejemplo, Basilio de Cesarea, In illud dictum evangelii secundum Lucam: Destruam 
horrea mea, et maiora aedificabo: itemque de avaritia 1 y 3; Gregorio de Nisa, Oratio in laudem fratris Basilii 
37. 



122 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

las que suelen quedar en evidencia cuando el ensalzamiento de una determinada figura 
implica la descalificación o anulación de otra57. En el caso de la Vita Porphyrii, su autor 
manifiesta una gran simpatía por Eudoxia, a quien describe como una emperatriz 
piadosa, dispuesta a apoyar la política religiosa del obispo de Gaza y, por lo mismo, pieza 
clave para que aquel obtuviese la orden de destruir todos los templos paganos de la 
ciudad, además de ser su más importante patrocinadora para la construcción de una rica 
iglesia sobre el lugar donde estaba emplazado el Marneion58 –la nueva edificación, de 
hecho, habría seguido un modelo diseñado por la propia Eudoxia59–. No sucede lo mismo 
con la descripción de su esposo, el emperador Arcadio, presentado casi como una figura 
reticente a la erradicación del paganismo en virtud de su realismo político –aducía que la 
ciudad de Gaza era cumplidora con los impuestos y su aporte era significativo para las 
arcas fiscales, de modo que dar su apoyo a Porfirio representaba un peligro porque podía 
traer aparejado la pérdida de estos ingresos60. 

Como se puede apreciar, la imagen que Marco ha erigido de una emperatriz 
cristiana ideal pudo serle de mucha utilidad para contraponerla a la de un soberano que, 
producto de la visión que él mismo se habría formado gracias a su experiencia personal 
en Gaza, no había estado a la altura de su cargo por haber sido, de alguna manera, 
«favorable» a los paganos. Es cierto que, finalmente, Arcadio comprometió su apoyo a 
Porfirio –sin el cual éste no habría podido desarrollar cabalmente su actividad misionera–
, pero el mérito se lo lleva Eudoxia por haberlo convencido de obrar así61. Es decir, a pesar 
de lo decisivo que fue contar con el respaldo de Arcadio, no por eso la Vita Porphyrii 
conlleva un elogio al emperador, y a partir del tono de queja y recriminación que 
expresarían las palabras de Marco, el interlocutor se queda más bien con la idea de un 
soberano que no habría logrado encarnar a plenitud el modelo de gobernante que sería 
Cristo Rey, ya que ante la disyuntiva de ser fiel o no a su condición y obligación de príncipe 
cristiano, dio muestras de inconstancia al no intervenir por cuenta propia y con prontitud 
la ciudad de Gaza, negligencia y desatención que habría redundado no solo en que el 
paganismo exhibiera aquí una inusual solidez, sino en el estado de suma fragilidad en 
que se encontraba la comunidad cristiana de esta ciudad. 

Por el contrario, Marco hace de Eudoxia un modelo de emperatriz clemente y 
virtuosa, preocupada por remediar los males que afectaban a los cristianos de esta 
alejada ciudad de la capital imperial, es decir, la presenta como un personaje dotado de 
numerosas cualidades, y parece claro que en esta representación prefirió obviar ciertos 
comportamientos irregulares con tal de opacar el actuar de Arcadio en la corrección de 
lo que estaba sucediendo en Gaza, dado el desinterés que había manifestado al respecto 
hasta el viaje que realizó Porfirio a Constantinopla, cuando ciertamente resulta 

 
57 Al respecto, vid. Torres Prieto, Juana María, «Rhetoric and historical…», op. cit., esp. pp. 77-79; vid. 
también Torres Prieto, Juana María, «Falacias persuasivas…», op. cit., pp. 222-224; Fowden, Garth, op. cit., 
p. 63 n° 5. 
58 Cfr. Vit. Porph. 40-46; 48-51 y 53. 
59 Ibidem, 75. 
60 Ibidem, 41. 
61 Nuestro autor, inclusive, da a entender que el emperador lo hizo en contra de su voluntad. Cfr. Ibidem, 
49. Vid. también el comentario de Garth Fowden en Fowden, Garth, op. cit., p. 73. 



123 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

improbable que su inercia o pasividad hubiese tenido la expresa intención de favorecer 
a los paganos en desmedro de los cristianos –por más que en la práctica sucediera así–. 
Todo esto, en definitiva, nos demuestra el cuidado que debemos tener con la 
información que nos transmiten nuestras fuentes, pues, cuando sus autores se valen de 
la retórica, con frecuencia logran deformar los hechos proporcionándonos una imagen 
que no pretendía ser fiel a la realidad. 
 

4. Relatio, deprecatio y comparatio 
 

Casi la totalidad del relato de Marco está dedicada a los primeros años de Porfirio 
como obispo de Gaza, y, a decir verdad, es comprensible que sea así porque fue 
precisamente entonces cuando este puso en marcha su descomunal proyecto de 
convertir una ciudad pagana en una cristiana. Dicho de otro modo, para resaltar la vida 
de un sujeto extraordinario venía bien un argumento de base igual de extraordinario. 
Con todo, ni la destrucción del Marneion ni la construcción de la nueva iglesia62, a pesar 
de lo que nos quiere dar a entender Marco, serían una prueba categórica de que Porfirio 
había ganado la lucha por imponer la hegemonía de sus creencias, pues una cosa era 
haber eliminado los antiguos lugares de culto y otra muy distinta –y aún más compleja– 
era convencer a los habitantes de Gaza a adoptar la fe cristiana63. No cabe duda de que 
hallar la fórmula de acelerar este proceso –forzado– de cristianización era el principal 
desafío que nuestro obispo tenía por delante; milagros y actividades de beneficencia 
habrían sido parte de su estrategia, pero también el recurso a la violencia, sobre todo en 
lo más inmediato para aprovechar el impulso conferido por el reciente apoyo del poder 
imperial. Marco, de hecho, llega a afirmar que muchos de los gacenses que por entonces 
se adhirieron al cristianismo no lo hicieron por auténtica convicción sino más bien por 
miedo64. 

En líneas generales, su narración da la impresión de que Porfirio habría alcanzado 
el objetivo de arrastrar una cantidad muy considerable de paganos a compartir su fe, 
pero cuando se sigue con detención su minucioso tratamiento de los datos, la realidad 
que se observa dista de esa imagen ideal. Y es que, a la muerte de aquel, la comunidad 
cristiana habría representado entre el 26,47% y el 17,64% de la población total de la ciudad 
propiamente tal, mientras que, si contabilizamos además a los habitantes del territorio 
circundante de Gaza –su χώρα–, las cifras anteriores podrían descender a un 10,58% o, 
inclusive, hasta un 8,82%65, todo lo cual viene a confirmar que el número de cristianos 

 
62 Sobre el particular, vid. Lampadaridi, Anna, op. cit., pp. 31-37. 
63 Cfr. Teja, Ramón, Marco el Diácono…, op. cit., p. 14. 
64 Cfr. Vit. Porph. 72. 
65 Para estos indicadores porcentuales, cfr. respectivamente los análisis estadísticos de Trombley y Broshi: 
Trombley, Frank R., Hellenic Religion and Christianization (c. 370-529), vol. 1, E. J. Brill, Leiden – Boston, 1993, 
pp. 223 y 228; Broshi, Magen, «The Population of Western Palestine in the Roman-Byzantine Period», 
Bulletin of the American Schools of Oriental Research, vol. 236, 1979 (pp. 1-10), p. 5. Si bien estos cálculos no 
son más que estimaciones por el simple hecho de que es imposible saber con exactitud cuál era la 
población total de Gaza, lo cierto es que representan suposiciones razonables que no deberían estar muy 
alejadas de la realidad. De hecho, en virtud de esta misma razón es que hemos graduado la estimación 



124 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

siguió siendo mucho menor con respecto a los seguidores de los cultos politeístas, no 
obstante varios años de intensa actividad por cristianizar la ciudad y pese a todos los 
medios que su obispo utilizó a propósito de esa misma finalidad. Ahora bien, estos datos 
no necesariamente comportarían un menoscabo a la labor que aquel realizó, pues, desde 
que asumió la prelatura hasta su defunción, la población cristiana habría pasado de 280 
miembros66 a una cifra aproximada de 2.647 feligreses, es decir, habría aumentado casi 
diez veces su tamaño original, lo que a su vez significa que el número de cristianos que 
encontró cuando recién llegó a Gaza solo representaría el 10,57% del nuevo total. 

En otras palabras, la comunidad cristiana contemporánea al acto de escritura de 
Marco –efectuado algunos años después de la muerte de Porfirio– estaría compuesta 
mayoritariamente por neoconversos que este último había coaptado del paganismo, 
quizá muy especialmente entre aquellos sectores más pobres de la ciudad que se 
pudieron sentir seducidos por su evergetismo, pero también por ciudadanos que, al ver 
el respaldo que el obispo había conseguido del poder imperial, se convirtieron lisa y 
llanamente porque no vieron otra salida, o, como declara el propio Marco, por miedo y 
no por convicción, que es justamente el sentimiento que una política coercitiva busca 
activar en primera instancia en el interlocutor. Lo curioso es que, cuando esta estrategia 
comenzó a dar resultados, en lugar de unir a la comunidad original de cristianos, más 
bien sembró el conflicto en su interior, pues fueron varias las voces que se habrían 
opuesto a aceptar como hermanos de fe a sujetos que no se unían a ellos por un acto 
sincero de devoción. Marco, en la apología que hace de su obispo, asegura que Porfirio 
dirimió rápidamente este debate y logró imponer su política religiosa67, pero parece 
bastante razonable pensar que no a todos satisfizo esta decisión, inconformidad que 
debió ser latente sobre todo entre aquellos cristianos de viejo cuño aún molestos con 
los malos ratos que les habían hecho pasar los paganos. 

En consecuencia, la audiencia más inmediata a la cual se dirigió la biografía de 
Marco se habría tratado de un público diverso, conformado naturalmente por feligreses 
adeptos a Porfirio, pero también por un segmento de la comunidad cristiana «histórica» 
que probablemente nunca aceptó de buena gana la presencia de «paganos 
cristianizados» en su interior. Muchos de estos neoconversos, por lo demás, todavía 
podrían resentir el recuerdo de un proceso de conversión difícil y doloroso dado el 
alcance coercitivo que aquel tuvo. Marco, en ese sentido, como autor habría tenido la 
misión de que su discurso evitase herir susceptibilidades para así no perjudicar su 
proyecto encomiástico, algo en verdad nada fácil de realizar si caemos en la cuenta de 
que la mayor parte de su propia comunidad provenía de las filas que su mismo relato 
describía como los «vencidos». 

 
original de Trombley, que oscilaba entre los 15.000 a 20.000 habitantes para la sola ciudad de Gaza –es 
decir, sin incluir su chôra–, a un universo más «real» de 10.000 a 15.000 personas. 
66 Cfr. Vit. Porph. 19. 
67 Cfr. ibidem, 72-74. 



125 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

Pues bien, sostenemos que el empleo de la relatio, la deprecatio y la comparatio 
pudo ser de gran ayuda para tales efectos68, al justificar las acciones eventualmente 
controversiales o punibles implicadas en la actividad proselitista del obispo apelando a 
la existencia de ciertas circunstancias extraordinarias y, en principio, ajenas a él. Eso es 
precisamente lo que perseguiría la relatio: atribuir todo grado posible de responsabilidad 
o culpabilidad a otro agente, sindicado de haber provocado las condiciones previas que, 
finalmente, habrían «forzado» a Porfirio a actuar como lo hizo. Es decir, Marco se vale de 
este recurso para defender la actuación de su obispo en los actos de violencia y crueldad 
que habría cometido contra los paganos, representando estos actos más bien como una 
defensa o respuesta a las acciones reprobables que estos últimos ejercían a diario sobre 
los cristianos. Lo mismo sucede con respecto al descuido que Marco le imputa al 
emperador Arcadio en la cristianización de Gaza, falta que se agrava por el hecho de que, 
para entonces, las leyes imperiales ya habían proscrito todos los cultos no cristianos y 
ordenado el cierre de los templos paganos. Porfirio, en ese sentido, no habría hecho otra 
cosa que exigir a Arcadio el cumplimiento de la legislación vigente, de modo de no dilatar 
más la situación de fragilidad que afectaba a su comunidad. Por último, el biógrafo 
también hace notar que su obispo se decidió a solicitar el apoyo de la Corte imperial solo 
después de sufrir en carne propia la hostilidad de la población pagana y de fracasar en 
sus muchos intentos por convertirla mediante la persuasión. 

El uso de la deprecatio estaría en estricta relación con este recurso, ya que 
justificaría los abusos y excesos que –bajo la dirección del obispo de Gaza– habrían 
cometido las masas cristianas durante la erradicación de los antiguos lugares de culto, 
pero esta vez aduciendo un conjunto de antecedentes concernientes al propio Porfirio 
que serían de suyo expiatorio de posibles culpas o responsabilidades que pudiese 
haberle imputado alguno de sus detractores. De este modo, el relato preliminar de su 
intachable vida como monje en Jerusalén funcionaría como una contundente prueba de 
que los hechos de violencia que tuvieron lugar en Gaza fueron consecuencia no de un 
temperamento propenso a la agresividad sino de las excepcionales circunstancias que 
aquí se encontró. Al mismo tiempo, el énfasis patético con que Marco narra el 
sufrimiento padecido por Porfirio a causa de los supuestos actos impíos que los paganos 
cometían «injustamente» contra él y su rebaño, era en sí mismo un recurso exculpatorio 
que, a costa de apelar a la compasión del interlocutor, lo que pretendía en último término 
era concitar su comprensión, de tal manera que llegase a vislumbrar el accionar 
coercitivo del obispo más bien como un acto reparatorio. 

El otro recurso que emplearía Marco en defensa de la causa encabezada por 
Porfirio es la comparatio, a través de la cual buscaría reducir la negatividad de los actos 
de violencia religiosa –como su exceso de celo en la destrucción de los templos paganos 
de la ciudad– por comparación con el provecho que de ellos se ha derivado. Así, su 
actividad episcopal es presentada como una experiencia decisiva para la transformación 
del statu quo de una ciudad del Oriente cristiano que hasta entonces se había 

 
68 Sobre estos recursos de la argumentación pertenecientes a la llamada «qualitas assumptiva», vid. 
Lausberg, Heinrich, Manual de retórica literaria. Fundamentos de una ciencia de la literatura, vol. 1, trad. 
Pérez Riesco, José, Gredos, Madrid, 1990 (1966), pp. 170-181. 



126 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

caracterizado por ignorar las decisiones de la administración central. Con esto, Marco da 
a entender que, gracias a la acción y perseverancia de Porfirio, se han obtenido 
resultados beneficiosos no tanto para él como sí para la misma realidad imperial, ya que 
en cuanto obispo se convirtió en un agente de mejoramiento del mundo, llevando a cabo 
una intensa labor de evangelización y, al mismo tiempo, suscitando la reacción nada 
menos que del poder imperial para que dejara atrás su letargo y adoptara las medidas 
que fuesen necesarias con tal de remediar los males que aquejaban a su pequeña 
comunidad. 
 
Conclusiones 

 
Como se pudo apreciar, cuando Marco puso en marcha la composición de su obra, 

debió tener en mente una audiencia esencialmente cristiana a la vez que 
presumiblemente cercana a los hechos que menciona; el mismo tono judicial-
deliberativo que marca la pauta de su discurso nos habla de un trabajo de redacción aún 
inmerso en el clima de controversia religiosa del cual su biografía se propuso dar cuenta. 
En ese sentido, cabe reconocer el enorme alcance práctico que pudo tener el acto de 
recepción de la Vita Porphyrii: el fiel cristiano que leyese o escuchase esta obra podía 
acceder a un arsenal de argumentos contra el politeísmo que le habrían resultado útiles, 
por ejemplo, en caso de verse envuelto en una discusión con algún representante de las 
antiguas creencias69. No olvidemos que el uso que Marco hizo tanto de la relatio como 
de la deprecatio era parte de una estrategia de autojustificación encaminada, 
precisamente, a neutralizar potenciales críticas provenientes de los partidarios del 
paganismo –producto de las irregularidades o excesos que acompañaron la política de 
confrontación liderada por Porfirio–, pero también de eventuales cristianos disidentes 
con respecto a la manera en que el obispo había encausado el proceso de transformación 
religiosa dentro de la ciudad de Gaza. La activa implicación de nuestro autor en dicho 
proceso, por cierto, habría contribuido a que su discurso estuviese cuidadosamente 
articulado y construido: comportaba una defensa respecto a su misma narrativa 
identitaria, a través de la cual habría tratado de justificar sus propios sentimientos y 
acciones tanto para sí mismo como para los demás70. 

Si Marco, por otra parte, decidió centrar su discurso en la destrucción de los 
signos visibles del paganismo, fue porque la delineación de estos acontecimientos 
comportaba dejar en evidencia la impotencia de los grupos dirigentes de la ciudad –
precisamente los principales detractores de la política religiosa de Porfirio–, con lo cual 
proporcionaba a su comunidad una muestra convincente del inminente triunfo de la fe 
cristiana, al mismo tiempo que acrecentaba el prestigio del enérgico obispo cuya 
obstinatio le había valido nada menos que contar con el apoyo y respaldo de la corte 

 
69 Trombley, Frank, op. cit., p. 222. 
70 Sobre el alcance defensivo-justificativo de las narrativas que las personas suelen construir acerca de su 
propia identidad, cfr. Parry, Thomas A., «Reasons of the heart: the narrative construction of emotions», 
Journal of Systemic Therapies, vol. 17, n° 2, 1998 (pp. 65-79), p. 73. 



127 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

imperial71. Este argumento, que encajaba bien con su proyecto encomiástico, 
principalmente lo que nos devela, como plantea Frank Trombley, es una intención 
propagandística: persuadir a sus lectoauditores –compuestos por cristianos de origen 
griego y arameo– de la factibilidad de que su religión se impondría en Gaza, pese al poder 
e influencia que aquí todavía tenían los terratenientes paganos, quienes seguían 
controlando en gran medida tanto la política como la economía local72. En una palabra, 
lo que Marco pudo pretender al focalizar su narrativa en estos eventos, fue brindar algún 
consuelo a su comunidad73, levantarle los ánimos74 con una retórica triunfalista que 
invitaba a creer en la continuidad de la empresa de Porfirio, aminorando posibles 
sentimientos de pesimismo o inseguridad ocasionados porque la situación actual aún 
representaba cierta gravedad. No en vano Barbara Rosenwein ha señalado que tanto la 
elección del tema central como la forma en que se retrata tienen mucho que ver con la 
comunidad emocional del autor y con las maneras en que él imagina a su público 
receptor75. 
  

 
71 En función de esta singularidad, podríamos decir que cobran sentido las palabras de Pedro Castillo: 
«Frente al semidiós pagano o al mártir judío, el santo cristiano rara vez resume valores grupales al modo 
de un héroe comunitario anónimo, sino que adquiere el mérito mediante lo excepcional de su acción», 
Castillo Maldonado, Pedro, op. cit., p. 89. 
72 Trombley, Frank, op. cit., p. 208. 
73 Ibidem, p. 213. 
74 Cfr. una idea similar, aunque referente a la producción hagiográfica en Occidente durante la dinastía 
merovingia, en Van Uytfanghe, Marc, «Hagiographie et son public à l’époque mérovingienne», Studia 
Patristica, vol. XVI, 1985, pp. 54-62. 
75 Rosenwein, Barbara, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Cornell University Press, Ithaca, 
2006, p. 28. 



128 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

 
 
Referencias bibliográficas 
 
Fuentes 

• Agustín de Hipona, Confessiones, ed. Vega, Á. Custodio y Rodríguez Díez, J., 
Biblioteca de Autores Cristianos (Obras completas de San Agustín, Vol. II), Madrid, 
2019. 

• Agustín de Hipona, De doctrina christiana, ed. Martín Pérez, B., Biblioteca de 
Autores Cristianos (Obras completas de San Agustín, Vol. XV), Madrid, 1969. 

• Anónimo, Consulationum Zacchei christiani et Apollonii philosophi libri tres, ed. 
Feiertag, J. L., Éditions du Cerf, París, 1994 

• Anónimo, Vitas sanctorum patrum Emeritensium, ed. Garvin, J. N., Catholic 
University Press of America, Washington, 1946. 

• Anónimo, Vitas sanctorum patrum Emeritensium, ed. y trad. Velázquez, I., Trotta, 
Madrid, 2008. 

• Atanasio de Alejandría, Vita Antonii, ed. Baldi, D., Città Nuova (“Testi Patristici”), 
Roma, 2015;  

• Atanasio de Alejandría, Vita Antonii, ed. Rupérez Granados, P., Ciudad Nueva 
(Biblioteca de Patrística), Madrid, 2017. 

• Atanasio de Alejandría, Oratio contra gentes, ed. Leone, P. L., Libr. Scientifica 
(Collana di Studi Greci, 43), Napoli, 1965. 

• Atanasio de Alejandría, Oratio contra gentes, ed. Sánchez Navarro, L., Ciudad 
Nueva (Biblioteca de Patrística), Madrid, 2018. 

• Basilio de Cesarea, Homilia in sanctum Mamantem martyrem, ed. Migne, J. P., 
Patrologia Graeca 31, París, 1857.  

• Basilio de Cesarea, Homilia in sanctum Mamantem martyrem, ed. Valdés García, 
María A., Ciudad Nueva (Biblioteca de Patrística), Madrid, 2007. 

• Basilio de Cesarea, Homilia in Gordium martyrem, ed. Valdés García, María A., 
Ciudad Nueva (Biblioteca de Patrística), Madrid, 2007. 

• Basilio de Cesarea, In illud dictum evangelii secundum Lucam: Destruam horrea 
mea, et maiora aedificabo: itemque de avaritia, ed. Valdés García, María A., Ciudad 
Nueva (Biblioteca de Patrística), Madrid, 2007. 

• Basilio de Cesarea, Homilia adversus eos qui irascuntur, ed. Valdés García, María A., 
Ciudad Nueva (Biblioteca de Patrística), Madrid, 2007. 

• Cicerón, Orator ad M. Brutum, ed. Menéndez Pelayo, M., Librería de Perlado, Páez 
y Cía. (Obras completas de Marco Tulio Cicerón, t. 2), Madrid, 1902. 

• Cicerón, De Oratore ad Quintum fratrem libri tres, Ed. J. J. Iso, Biblioteca Clásica 
Gredos, Madrid, 2002. 

• Gregorio de Nisa, Vita Macrinae, ed. Marotta, E., Città Nuova (Testi patristici), 
Roma, 1989. 

• Gregorio de Nisa, Vita Macrinae, ed. Mateo-Seco, L., Ciudad Nueva (Biblioteca de 
Patrística), Madrid, 1995. 



129 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

• Gregorio de Nisa, Oratio in laudem fratris Basilii, ed. Mateo-Seco, L., Ciudad Nueva 
(Biblioteca de patrística), Madrid, 1995. 

• Jerónimo de Estridón, Vita Hilarionis, ed. Bejarano, V., Biblioteca de Autores 
Cristianos (Obras completas de San Jerónimo, Vol. II), Madrid, 2002. 

• Jerónimo de Estridón, Vita Hilarionis, ed. Acerbi, S., Trotta, Madrid, 2023. 

• Jerónimo de Estridón, Altercatio Luciferiani et Orthodoxi, ed. Marcos Celestino, 
M. y Marcos Casquero, M. A., Biblioteca de Autores Cristianos (Obras completas 
de San Jerónimo, Vol. VIII), Madrid, 2009. 

• Libellus precum, ed. Simonetti, M., Corpus Christianorum. Series latina, 69, 
Turnhout, 1967. 

• Marco Diácono, Vita Porphyrii episcopi Gazensis, ed. Grégoire, H. y Kugener, M. A., 
Les Belles Lettres, Paris, 1930. 

• Marco Diácono, Vita Porphyrii episcopi Gazensis, ed. Lampadaridi, A., Société des 
Bollandistes, Brussels, 2016; R. Teja, Trotta, Madrid, 2008. 

• Minucio Félix, Octauius, ed. Migne, J. P., Patrologia Latina 3, París, 1844. 

• Taciano, Ἐπιστολὴ πρὸς Ἕλληνας, ed. Ruíz Bueno, D., Biblioteca de Autores 
Cristianos, Madrid, 1954. 

• Teodoreto de Ciro, Historia Philotea, ed. Migne, J. P., Patrologia Graeca 82, París, 
1864. 

• Teodoreto de Ciro, Historia Philotea, ed. Teja, R., Trotta, Madrid, 2008. 

• Teodoreto de Ciro, Graecorum affectionum curatio, ed. Raeder, J., Bibliotheca 
scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, Stuttgart, 1969. 

• Teófilo de Antioquía, Προς Αυτόλυκον, ed. Martín, J. Pablo, Ciudad Nueva 
(Fuentes Patrísticas), Madrid, 2004. 

• Tertuliano, Apologeticus pro Christianis, ed. Castillo García, C., Biblioteca Clásica 
Gredos,  Madrid, 2001. 

 
Bibliografía 

• Aja Sánchez, José Ramón, «Obispos y mártires palestinos: el caso de Gaza (s. IV)», 
Gerión, vol. 19, 2001 (pp. 569-628). 

• Broshi, Magen, «The Population of Western Palestine in the Roman-Byzantine 
Period», Bulletin of the American Schools of Oriental Research, vol. 236, 1979 (pp. 
1-10). 

• Cameron, Averil, «Texts as Weapons: Polemic in the Byzantine Dark Ages», eds. 
Bowman, Alan K. y Woolf, Greg, Literacy and Power in the Ancient World, 
Cambridge University Press Cambridge, 1994 (pp. 198-215). 

• Cameron, Averil, Christianity and the Rhetoric of Empire. The Development of 
Christian Discourse, University of California Press, Berkeley, 1991. 

• Cameron, Averil, «New Themes and Styles in Greek Literature, A Tittle Revisited», 
ed. Johnson, Scott Fitzgerald, Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism, 
Didacticism, Classicism, Ashgate, Aldershot, 2006 (pp. 11-28). 

• Cameron, Averil,  Il tardo impero romano, trad. De Nardis, Mauro y Rosafio, 
Pasquale, Il mulino, Bolonia, 1995. 



130 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

• Castillo Maldonado, Pedro, Cristianos y hagiógrafos. Estudio de las propuestas de 
excelencia cristiana en la Antigüedad tardía, Signifer, Madrid, 2002. 

• Dodaro, Robert, Christ and the Just Society in the Thought of Agustin, Cambridge 
University Press, New York, 2004. 

• Durán, Norma, Retórica de la santidad: renuncia, culpa y subjetividad en un caso 
novohispano, Universidad Iberoamericana, México D. F., 2008. 

• Fisher, Elizabeth A., «Michael Psellos on the rhetoric of hagiography and the Life 
of St Auxentius», Byzantine and Modern Greek Studies, vol. 17, n° 1, 1993 (pp. 43-
55). 

• Fowden, Garth, «Bishops and temples in the Eastern Roman Empire A.D. 320-
435», The Journal of Theological Studies, New Series, vol. 29, n° 1, 1978 (pp. 53-78). 

• Geffcken, Johannes, The last days of Greco-Roman paganism, North Holland Pub. 
Co., New York, 1978. 

• Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine, Marc le Diacre, Vie de Porphyre, évêque 
de Gaza, Les Belles Lettres, Paris, 1930. 

• Hägg, Tomas y Rousseau, Philip, «Introduction: Biography and Panegyric», eds. 
Hägg, Tomas y Rousseau, Philip, Greek biography and panegyric in the late 
antiquity, University of California Press, Berkeley – Los Angeles – Londres, 2000 
(pp. 1-28). 

• Kennedy, George A., Classical Rhetoric and its Christian and Secular Tradition from 
Ancient to Modern Times, The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 1999 
(1980). 

• Kinzig, Wolfram, «The Greek Christian Writers», ed. Porter, Stanley E., Handbook 
of classical rhetoric in the Hellenistic period (330 B.C.–A.D. 400), Brill Academic 
Publishers, Boston, 2001 (pp. 633-670). 

• Lampadaridi, Anna, La conversion de Gaza au christianisme: La Vie de S. Porphyre 
de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570), Société des Bollandistes, Brussels, 2016. 

• Lausberg, Heinrich, Manual de retórica literaria. Fundamentos de una ciencia de la 
literatura, vol. I, trad. Pérez Riesco, José, Gredos, Madrid, 1990 (1966). 

• Mussies, Gerard, «Marnas God of Gaza», Aufstieg und Niedergang der Römischen 
Welt, part. II, vol. 18/4, 1990 (pp. 2412-2457). 

• Parry, Thomas A., «Reasons of the heart: the narrative construction of emotions», 
Journal of Systemic Therapies, vol. 17, n° 2, 1998 (pp. 65-79). 

• Rosenwein, Barbara, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Cornell 
University Press, Ithaca, 2006. 

• Sfameni Gasparro, Giulia, «Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici e 
maghi: modelli retorici di propaganda religiosa e realtà storica», coord. Monaca, 
Mariangela, Problemi di storia religiosa del mondo tardo-antico: tra mantica e 
magia, Lionello Giordano, Cosenza, 2009 (pp. 201-333). 

• Teja, Ramón, Marco el Diácono. Vida de Porfirio de Gaza, Trotta, Madrid, 2008. 

• Teja, Ramón, «Constantino frente a Constancio II: la deformación de la memoria 
histórica entre ‘arrianos’ y ‘nicenos’», coord. Vilella Masana, Josep, Constantino, 



131 

 

 
INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131 

 

¿el primer emperador cristiano?: religión y política en el siglo IV, Publicacions i 
Edicions de la Universitat de Barcelona, Barcelona, 2015 (pp. 473-484). 

• Torres Prieto, Juana María, «Falacias persuasivas en la literatura cristiana antigua: 
retórica y realidad», coords. Marco Simón, Francisco, Pina Polo, Francisco y 
Remesal Rodríguez, José, Fraude, mentiras y engaños en el mundo antiguo, 
Universitat Autònoma de Barcelona, Barcelona, 2014 (pp. 209-224). 

• Torres Prieto, Juana María, Diálogo literario y polémica religiosa en la Antigüedad 
tardía, Guillermo Escolar, Madrid, 2021. 

• Torres Prieto, Juana María, «Recursos retóricos en la polémica literaria entre 
cristianos y paganos (ss. II-IV): el género del Diálogo», coord. López Salvá, 
Mercedes, De cara al Más Allá: conflicto, convivencia y asimilación de modelos 
paganos en el cristianismo antiguo, Pórtico, Zaragoza, 2010 (pp. 95-115). 

• Torres Prieto, Juana María, «Retórica y argumentación en la literatura polémica 
cristiana de los siglos II-V», Mainake, vol. 31, 2009 (pp. 271-280). 

• Torres Prieto, Juana María, «Rhetoric and historical distortion: the case of Mark 
of Arethusa», eds. Sághy, Marianne y Schoolman, Edward M., Pagans and 
Christians in the Late Roman Empire: New Evidence, New Approaches (4th – 8th 
centuries), CEU MEDIEVALIA, Budapest, 2017 (pp. 69-79). 

• Torres Prieto, Juana María, «Ars persuadendi»: Estrategias retóricas en la polémica 
entre paganos y cristianos al final de la Antigüedad, Editorial de la Universidad de 
Cantabria, Santander, 2013. 

• Torres Prieto, Juana María, «Christiani contra paganos: la retórica de la persuasión 
en los discursos polémicos del s. IV», coord. Vespignani, Giorgio, Polidoro. Studi 
offerti ad Antonio Carile, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto, 2013 
(pp. 59-77). 

• Torres Prieto, Juana María, «Refutatio et persuasio en las obras apologéticas de 
Tertuliano», ‘Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, anejo XXIV, 2013 (pp. 137-165). 

• Torres Prieto, Juana María, «La retórica como arma de propaganda y persuasión 
en la literatura polémica cristiana. El Discurso contra los griegos de Taciano», 
coords. Bravo, Gonzalo y González Salinero, Raúl, Propaganda y persuasión en el 
mundo romano: actas del VIII Coloquio de la Asociación Interdisciplinar de Estudios 
Romanos, celebrado en Madrid los días 1 y 2 de diciembre de 2010, Signifer Libros, 
Madrid – Salamanca, 2011 (pp. 269-278). 

• Trombley, Frank R., Hellenic Religion and Christianization (c. 370-529), vol. 1, E. J. 
Brill, Leiden – Boston, 1993. 

• Van Dam, Raymond, «From Paganism to Christianity at Late Antique Gaza». 
Viator, vol. 16, 1985 (pp. 1-20). 

• Van Uytfanghe, Marc, «Hagiographie et son public à l’époque mérovingienne», 
Studia Patristica, vol. XVI, 1985 (pp. 54-62). 

• Velázquez, Isabel, La literatura hagiográfica. Presupuestos básicos y aproximación 
a sus manifestaciones en la Hispania visigoda, Fundación Instituto Castellano y 
Leonés de la Lengua, Segovia, 2007. 


