108

LA VITA PORPHYRII DE MARCO DIACONO COMO LITERATURA POLEMICA:
USO DE RECURSOS RETORICO-ARGUMENTATIVOS EN CLAVE DE ARMA
LINGUISTICA

Leonardo José Carrera Airola*
Universidad Autonoma de Chile

La Vita Porphyrii de Marco Didcono describe cdmo, en un contexto adverso donde predominaban las
creencias politeistas, el obispo Porfirio asumid la dificil tarea de emprender la cristianizacién de Gaza. Sin
embargo, a la muerte del santo su misién quedd inconclusa, de modo que la redaccién de su biografia
pudo ser concebida por Marco como un intento por continuar y afianzar la obra de quien fuera, ademas,
su maestro e intimo amigo. En consecuencia, el presente articulo formula que la Vita Porphyrii, al ser el
“arma” elegida por su autor para enfrentar el paganismo de Gaza, se tratarfa de una bio-hagiografia que
cabria enmarcar, ademéds, dentro de la literatura polémica, actuando como una proyeccion literaria de la
controversia religiosa que describe. A fin de demostrar lo anterior, se examinan los diversos recursos
retdrico-argumentativos que habria utilizado el autor para activar en su audiencia una determinada
sensibilidad que contribuyera a cristalizar, tras varios tropiezos e intentos fallidos, la suplantacién de las
creencias paganas por la religién cristiana.
Palabras clave: Marco Didcono; Vita Porphyrii; Porfirio de Gaza; literatura polémica; hagiografia

MARK THE DEACON’S VITA PORPHYRII AS POLEMICAL LITERATURE: THE USE OF RHETORICAL-
ARGUMENTATIVE RESOURCES AS A LINGUISTIC WEAPON

The Vita Porphyrii by Mark the Deacon describes how, within an adverse context dominated by polytheistic
beliefs, Bishop Porphyry undertook the arduous task of spearheading the Christianization of Gaza.
However, upon the saint’s death, his mission remained unfinished; thus, the writing of his biography may
have been conceived by Mark as an attempt to continue and consolidate the work of a man who was,
moreover, his mentor and close friend. Consequently, this article posits that the Vita Porphyrii, as the
"weapon" chosen by its author to confront Gazan paganism, constitutes a bio-hagiography that should
also be framed within polemical literature, acting as a literary projection of the religious controversy it
describes. In order to demonstrate this, the study examines the various rhetorical-argumentative
resources used by the author to activate a specific sensibility in his audience—one intended to crystallize,
after several setbacks and failed attempts, the supplantation of pagan beliefs by the Christian religion.

Keywords: Mark the Deacon; Vita Porphyrii; Porphyry of Gaza; polemical literature; hagiography.

Articulo Recibido: 15 de Marzo de 2025
Articulo Aceptado: 12 de Octubre de 2025

* E-mail: leonardo.carrera@uautonoma.cl

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



109

Introduccion

e acuerdo con el autor de la Vita Porphyrii, Marco Diacono’, cuando
Porfirio (ca. 347-420) llegd a ejercer el episcopado en Gaza (a. 395),

' Para la presente investigacién, hemos seguido la version griega que, sobre la base de un manuscrito de
Jerusalén -y considerado el de mejor calidad, el BHG 1570—, Henri Grégoire y Marc-Antoine Kugener
ofrecen de esta biografia en su conocida edicidn critica: Grégoire, Henri y Kugener, Marc Antoine, Marc le
Diacre, Vie de Porphyre, évéque de Gaza, Les Belles Lettres, Paris, 1930. Para los fragmentos que
reproducimos en espafol, hemos utilizado la traduccién de Teja, Ramdn, Marco el Didcono. Vida de Porfirio
de Gaza, Trotta, Madrid, 2008, debido a que sigue muy de cerca la edicidn critica ya referida. También se
ha revisado la reciente edicidn critica a cargo de Lampadaridi, Anna, La conversion de Gaza au christianisme:
La Vie de S. Porphyre de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570), Société des Bollandistes, Brussels, 2016, la cual,
aunque utiliza manuscritos desconocidos para Grégoire y Kugener y corrige partes del texto, no trae
cambios sustanciales en el argumento ni novedades en relacién con los ejemplos sobre la conversion de
Gaza. Cabe advertir que sobre esta fuente pesa una dilatada controversia en torno a su historicidad. Esto
porque la versidn griega que nos ha llegado no seria propiamente la original, sino la revisidn que un escritor
posterior hizo de la misma, arrogandose la libertad de seleccionar —o incluso agregar- los episodios que
debian estar presentes en el relato definitivo, asi como de omitir aquellos que pudo considerarirrelevantes
a su fin encomidstico, quedando ordenada de tal manera la trama que lo que se destaca en ella
corresponderia, en ultima instancia, a lo que seria significativo para él y, por extensién, también para su
eventual audiencia. Lo mas delicado de este trabajo de edicién es que la persona responsable de llevarlo a
cabo, probablemente para no restarle impresion de veracidad a la obra, asumié el propio perfil del
Didcono, imposibilitando al lector posterior poder distinguir con exactitud el aporte de cada cual en la
composicidn. Esta «doble autorfa» seria la responsable, en fin, del enconado debate historiografico en el
que se han dado cita las mds diversas perspectivas, desde aquellas que defienden una fecha de redaccién
temprana y un autor préximo -si es que no directamente involucrado- a los hechos que relata, hasta
posturas que apelan por una fecha de composicidn lo suficientemente tardia como para que el contenido

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



110

practicamente la totalidad de su poblacién seguia vinculada -y de manera muy activa-a
las creencias tradicionales, profesando una sentida devocidén hacia diversas divinidades,
especialmente a la mas importante de todas ellas, cuya popularidad y reputacién se
extendia por buena parte del Oriente tardorromano: Marnas -Mapv@v-, nombre
semitico con el que era denominada la versidn cretense de Zeus?, y que contaba con un
magnifico santuario del cual sus ciudadanos se sentian muy orgullosos: el Marneion -
Mapveiov-. Los cristianos, en cambio, eran numéricamente insignificantes y su presencia
«casi testimonial»3 —de acuerdo con el propio cémputo de Marco, a la entrada del nuevo
obispo la comunidad cristiana apenas alcanzaba los 280 fieles4.

Ciertamente el dificil escenario que Porfirio habria tenido que enfrentar durante
su episcopado era, desde el punto de vista literario, un apropiado marco para el disefio
encomidstico de su bidgrafo. En ese sentido, el objeto basico de la Vita Porphyrii no solo
estaria constituido por un sujeto sino también por un espacio concreto: la ciudad de Gaza
de Palestina, definida por Marco casi exclusivamente en términos de su condicion
religiosa a raiz de la identidad «idolatrica» de la mayoria de su poblacién>. Esta definicion
le permite proyectar la llegada y presencia de Porfirio como el principal factor
desestabilizador de dicho statu quo, lograndose bajo su episcopado la destruccién de los
signos visibles del paganismo al mismo tiempo que el triunfo casi completo del
cristianismo®. Evidentemente, se trata de una imagen ideal, pero que pone a la luz un
hecho concreto y real: que, dentro de un Imperio oficialmente cristiano, las practicas

de esta biografia sea considerado pura y vana ficcién. Por nuestra parte, y sin cerrarnos a la posibilidad de
conceder cierta condicidn autoral al redactor posterior, en especial porque debemos a su particular criterio
la versién «definitiva» y por todos conocida del texto original, nos inclinamos a pensar que el editor habria
buscado primordialmente reconstruir la obra tal como fue disefiada en su origen, o al menos que se habria
apegado lo mds exactamente posible a la autoria original del texto intentando intervenir lo justo y preciso,
probablemente porque el contexto en que habria efectuado esta intervencién, ademas de ser mas o
menos préximo al acto de escritura de Marco, tampoco habria diferido en demasia en términos religiosos
y politicos, lo que significarfa que los propdsitos de uno y otro —al igual que sus audiencias— en ningtin caso
entrarfan en contradiccidn. En efecto, mas alla de que algunos de los eventos narrados —sobre todo cuando
los milagros se incorporan al curso de la narracidn para explicar el supuesto «éxito» del proceso de
cristianizacidon- posean una dudosa credibilidad, tenemos la seguridad de que la Vita Porphyrii es un claro
reflejo del ambiente espiritual e ideoldgico en que se sitta el episcopado de Porfirio —con sus convicciones,
valores, mentalidades y sensibilidades—, lo que la valida como fuente de conocimiento -a la vez que
documento insustituible— para la época que describe.

* Sobre la historia de este culto y la etimologia de su dios, vid. Mussies, Gerard, «Marnas God of Gaza»,
Aufstieg und Niedergang der Rémischen Welt, part 11, vol. 18/4, 1990 (pp. 2412-2457).

3 Aja Sénchez, José Ramon, «Obispos y martires palestinos: el caso de Gaza (s. IV)», Gerién, vol. 19, 2001
(pp- 569-628), p. 580; vid. tb. Van Dam, Raymond, «From Paganism to Christianity at Late Antique Gaza».
Viator, vol. 16, 1985 (pp. 1-20), p. 9.

4 Marco Didcono, Vita Porphyrii episcopi Gazensis [en adelante: Vit. Porph.] 19. Compleméntese este dato
con el que aporta en § 11, donde afirma que los cristianos, hacia el afio 395, eran pocos y faciles de contar.
Cfr. Mussies, Gerard, op. cit., p. 2416; Geffcken, Johannes, The last days of Greco-Roman paganism, North
Holland Pub. Co., New York, 1978, pp. 235-236.

> Vit. Porph. 4.

6 Cfr. ibidem, prol. 2.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



m

cultuales de las antiguas tradiciones politeistas aun eran, en ciertos lugares, numerosas
y vitales’.

Pues bien, no cabe duda de que en estos espacios la situacidn de la religién
cristiana debe haber sido compleja, siendo flanco de menosprecio o incluso de actitudes
abiertamente hostiles. En consecuencia, por mds que Marco simplifique la realidad y
pase por alto varios matices en funcidn de su proyecto encomidstico, es un hecho de que
uno de los objetivos prioritarios de Porfirio, una vez que asumid la prelatura de Gaza, fue
la expansion de las creencias cristianas, abocandose a una intensa y delicada actividad
proselitista que, si bien logré transmitir el mensaje del Evangelio a un ndmero
significativo de personas, lo cierto es que se habria tratado de un porcentaje minimo de
la poblacidn total el que formalmente se incorporé al cristianismo?, y el mismo Marco,
pese al triunfalismo que denotan sus palabras, deja entrever que la «hazafia» de Porfirio
quedd inconclusa cuando reconoce que hasta el dltimo dia de su vida se empefid en
combatir la «idolatria»°.

La Vita Porphyrii, entonces, acaso cabria concebirla como una literatura «de
supervivencia» de la fe cristiana. A través de la palabra escrita, Marco habria perseguido
—en sefial de afecto y fidelidad hacia la memoria de su maestro- la difusién y defensa de
sus creencias para, en ultimo término, continuar y cristalizar el magisterio inacabado de
Porfirio. A decir verdad, en un ambiente de controversia religiosa —como era la Gaza de
fines del siglo IV y comienzos del V-, donde ni siquiera el apoyo imperial a la causa del
obispo habria sido suficiente para promover una conversion drastica entre su poblacidn,
la literatura se pudo erigir en la mente de Marco en una excelente arma'™ por medio de
la cual defenderse vy, a la vez, hacer propaganda de sus creencias™. Después de todo,
buena parte de su existencia, tanto en términos de su experiencia de personaje como de
escritor, transcurrié en ese mundo «cadtico», por lo que no debiese sorprendernos que
redactase su biografia en procura de un efecto modificatorio de la realidad, de corregir
la conducta de los ciudadanos paganos para asi «liberarlos» del error, como tampoco
que, a lo largo de su narracidn, la religion cristiana se comparase con el mundo pagano'y

7 Sfameni Gasparro, Giulia, «Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici e maghi: modelli retorici di
propaganda religiosa e realta storica», coord. Monaca, Mariangela, Problemi di storia religiosa del mondo
tardo-antico: tra mantica e magia, Lionello Giordano, Cosenza, 2009 (pp. 201-333), p. 203. Para otra
referencia contemporanea al predominio pagano en el sur de Palestina, cfr. esp. Jerénimo de Estriddn,
Vita Hilarionis 2; 14; 20; 21; 25. Acerca de la persistencia del paganismo en Egipto, vid., por ejemplo, Atanasio
de Alejandria, Vita Antonii, 90, 2-6. Sobre la pervivencia del paganismo en la regién de Capadocia, cfr., por
ejemplo, Gregorio de Nisa, Oratio in laudem fratris Basilii, 54. En cuanto al predominio de la religiosidad
pagana en territorio griego, cfr. la ya aludida obra de san Jerénimo, cap. 42 —descripciéon del paso de
Hilarién por en medio de las islas Cicladas, pertenecientes al archipiélago del mar Egeo.

8 Vid. infra, apartado final del presente articulo: «Relatio, deprecatio y comparatio», en especial la n° 65.

9 Cfr. Vit Porph. prol. 2-3; 103.

' Para esta idea de los textos utilizados como «armas» por cuenta de la intelectualidad cristiana en la
Antigiiedad tardia, vid. Cameron, Averil, «Texts as Weapons: Polemic in the Byzantine Dark Ages», eds.
Bowman, Alan K. y Woolf, Greg, Literacy and Power in the Ancient World, Cambridge University Press,
Cambridge, 1994, pp. 198-215.

" Cfr. Torres Prieto, Juana Maria, «Falacias persuasivas en la literatura cristiana antigua: retdrica y realidad»,
coords. Marco Simdn, Francisco, Pina Polo, Francisco y Remesal Rodriguez, José, Fraude, mentiras y
engarios en el mundo antiguo, Universitat Autonoma de Barcelona, Barcelona, 2014 (pp. 209-224), p. 210.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



112

—-lo mas importante- lo venciera en la comparacién. En otras palabras, su personal
testimonio no solo habria servido para elogiar a Porfirio y evitar que su memoria se
perdiera en el olvido, sino para que, a través de su ejemplo vital, por una parte, la
comunidad cristiana —-todavia amenazada- reavivase sus animos y se fortaleciera en la
fe, y por otra los paganos se convencieran de la verdad que ella habia revelado. De
acuerdo con esto ultimo, ademas de elogiar, Marco también habria perseguido el
objetivo de atacar y desacreditar. En realidad, no podria haber sido de otro modo, pues
de su habil manejo de la palabra escrita podia depender, en cierta medida, el desenlace
de esta disputa religiosa.

Nuestra biografia, por lo tanto, dado su doble cometido de atacar y refutar ideas
ajenas para, a su vez, defender y ensalzar las propias, estaria inscrita en un género que
rebasaria los limites de un proyecto estrictamente hagiografico-encomiastico: la
literatura polémica™. De ahi que Marco, en su presentacion de los hechos, no precise de
matices y transmita una vision topica mucho mas simple de lo que en verdad pudo ser la
vida religiosa en Gaza, proporcionando a la postre una imagen distorsionada de Ila
realidad. La conflictiva situacidn desde la cual se ha generado su mismo acto de escritura
necesariamente iba a tener como consecuencia que sus opiniones estuviesen
condicionadas por una enorme carga ideoldgica’, expresada —a nivel de realidad
narrativa— en una relacidn polarizada entre cristianos y paganos, donde los primeros
serian los «buenos», los representantes del bien, y estos dltimos los «malos», los agentes
del demonio cuya accién estaria encaminada a doblegar o atormentar al obispo, el
agente de la divinidad. Por lo mismo, la fuerza sobrenatural de aquel —su dynamis-,
ademas de haber cumplido la funcidn clave de confirmar su santidad, habria tenido el
valor agregado de autentificar la veracidad y el poder del Dios cristiano al paso que
ridiculizaba y desacreditaba a los dioses grecorromanos, poniendo en evidencia, a fin de
cuentas, tanto el error de las creencias paganas como el absurdo de todavia conservar
sus costumbres y ritos.

En una palabra, Marco se habria puesto la meta de sostener a sus correligionarios
en la fe, al mismo tiempo que de vencer y convencer a sus adversarios para persuadirles
de que se convirtieran al cristianismo, ambicioso objetivo cuya materializacidn precisaba,
por supuesto, de ayuda, y nuestro autor la habria hallado en el arte de expresarse de
manera correcta y elocuente: la retdrica, ya ampliamente utilizada por diversos autores

2 Sobre la actividad literaria de caracter polémico en época tardoantigua, vid. Torres Prieto, Juana Marfa,
Didlogo literario y polémica religiosa en la Antigliedad tardia, Guillermo Escolar, Madrid, 2021, passim. De la
misma autora, sugerimos ademas la consulta de los siguientes trabajos: Torres Prieto, Juana Maria,
«Recursos retdricos en la polémica literaria entre cristianos y paganos (ss. II-IV): el género del Didlogo»,
coord. Lépez Salva, Mercedes, De cara al Mds Alld: conflicto, convivencia y asimilacién de modelos paganos
en el cristianismo antiguo, Pértico, Zaragoza, 2010 (pp. 95-115), esp. pp. 95-97; Torres Prieto, Juana Maria,
«Retdrica y argumentacién en la literatura polémica cristiana de los siglos 11-V», Mainake, vol. 31, 2009 (pp.
271-280), esp. pp. 271Y 273.

3 Respecto a la carga ideoldgica que habria condicionado las opiniones de los escritores cristianos
tardoantiguos, cfr. Teja, Ramén, «Constantino frente a Constancio II: la deformacién de la memoria
histérica entre ‘arrianos’ y ‘nicenos’», coord. Vilella Masana, Josep, Constantino, el primer emperador
cristiano?: religidn y politica en el siglo IV, Publicacions i Edicions de la Universitat de Barcelona, Barcelona,
2015 (pp- 473-484), p. 484.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



13

cristianos a modo de arma linglistica para ejercer, justamente, tanto el poder de la
persuasion como de la disuasion®™. Por consiguiente, en el presente articulo nos
concentraremos en estudiar los recursos retdricos y argumentativos seguidos por Marco
para que el contenido de su obra resultase lo suficientemente atractivo y convincente a
sus eventuales audiencias. A decir verdad, si queremos analizar con sumo cuidado la
informaciéon que nos transmite la Vita Porphyrii, reparar en estas estrategias es un
ejercicio crucial, ya que su presencia suele deformar los hechos para acomodarlos a los
intereses —declarados o velados- de su autor, y no cabe duda de que Marco se valié de
diversas técnicas de persuasion lingliistica para apuntalar su mas elemental objetivo de
ofrecer a Porfirio como el gran paradigma de cristiano preocupado por defender y
expandir la fe en Cristo.

1. Laimpresién de veracidad

Ya en el prélogo Marco enfatiza el caracter verosimil de su biografia,
presentandose a si mismo como testigo presencial de los hechos que va a contar'. Esta
insistencia en la verosimilitud de su discurso habria funcionado como mecanismo de la
estrategia retdrica para ofrecer un minimo de credibilidad a sus palabras, dando a
entender que en su exposicidn iba a mostrar las cosas tal y como sucedieron, cuando lo
cierto es que la Vita Porphyrii, por su intencién y estructura, era mas bien un escrito
testimonial cuya vision de los hechos estaba configurada por la experiencia y biografia
del propio Marco. Este, sin embargo, curiosamente logra enmascarar el alcance subjetivo
de su versidn acerca de la sustitucion cultual que tuvo lugar en Gaza en virtud de su
calidad de «recto escritor» distinguido por la autoridad de su conocimiento, autoridad
que descansaba en base a su misma experiencia vivida, la cual le habria suministrado una
amplia perspectiva para describir esta situacidn y legitimar, de paso, sus opiniones,
hacerlas aceptables a su audiencia.

Probablemente, como consecuencia de este esfuerzo por brindar credibilidad a
su narracion, es que la presencia de lo prodigioso, a diferencia del patrén general de las
obras hagiograficas, aqui no resulta ser un elemento destacable. Marco, en realidad,

4 Sobre la retdrica y sus alcances persuasivos segun el punto de vista de la intelectualidad cristiana, cfr.,
por ejemplo, Basilio de Cesarea, Homilia in sanctum Mamantem martyrem 1; vid. también Basilio de Cesarea,
Homilia adversus eos qui irascuntur 5; Gregorio de Nisa, Vita Macrinae 8, 1; Agustin de Hipona, Confessiones
IV, 2.

'> Cfr. Torres Prieto, Juana Maria, «Rhetoric and historical distortion: the case of Mark of Arethusa», eds.
Saghy, Marianne y Schoolman, Edward M., Pagans and Christians in the Late Roman Empire: New Evidence,
New Approaches (4t - 8t centuries), CEU Medievalia, Budapest, 2017 (pp. 69-79), p. 69; vid. también, Torres
Prieto, Juana Maria, «Recursos retdricos... », op. cit., p. 97; Cameron, Averil, Christianity and the Rhetoric of
Empire. The Development of Christian Discourse, University of California Press, Berkeley, 1991,
«Introduction».

6 Vit Porph. prol. 3. Una prevencién similar se observa en el anénimo autor de las Vitae Sanctorum Patrum
Emeritensium, quien se propuso a si mismo, justamente, como testigo presencial de su relato. Teodoreto
de Ciro también se autodefine en el prélogo de su Historia Philotea como testigo ocular con el fin de ofrecer
garantfas de la veracidad de lo narrado. Cfr. respectivamente: Andnimo, Vitae Sanctorum Patrum
Emeritensium prol. 3; Teodoreto de Ciro, Historia Philotea prol. 11.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



14

emprendid su acto de escritura desde la posicion mas comedida, de manera que lo que
sobresale en su composicion no es el caracter sobrenatural de las gesta de su
protagonista sino el elemento cronoldgico-biografico de aquel”. Es decir, aunque
milagros y hechos portentosos tienen cabida en la trama, no parecen formar parte del
argumento central, ya que estan concentrados en episodios especificos de la vida de
Porfirio actuando fundamentalmente como garantias de su santidad. Nuestro autor
debié ser consciente de que su biografia tenfa que contar con cierto margen de
coherencia e inteligibilidad, y por eso el grueso de su relato, si bien testimonia una vida
humana marcada por eventos extraordinarios, en general se halla articulado desde la
perspectiva de acontecimientos plausibles en el devenir humano o en la naturaleza,
pues, para que su retrato ideal fuese Gtil a sus propdsitos, primero que todo tenia que
ser creible™. En dltima instancia, si su obra no hubiese dado esta impresidn de veracidad
-0, cuanto menos, de verosimilitud—, dificilmente habria sido convincente o persuasiva.
De ahi su solicitud expresa a quienes leyesen —u oyesen- su biografia: que no dudasen
de lo escrito porque decia la verdad™.

Para garantizar esta condicion de veracidad, Marco se habria apoyado en ciertas
estrategias retdricas, siendo la mas importante de todas su calidad de testigo ocular®°y
de sujeto coetdneo a los hechos; en ella descansaba su autoridad como narrador?, y por
eso declara haber compartido con Porfirio buena parte de la existencia terrenal,
permaneciendo junto a él, desde su encuentro en la basilica del Santo Sepulcro en
Jerusalén, hasta el dia de su muerte®>. De hecho, Marco se encarga de reflejar este
estrecho vinculo por medio de su intervencidon y participacion directa en los eventos
descritos, a tal punto que en ocasiones el curso de la trama se despliega a raiz de su
propia accion?. En otras palabras, la narracidon autobiografica que acompanfa el relato
sobre la vida de Porfirio en cuanto «hombre santo» sirve como argumento de ilustracion

7 Cfr. Castillo Maldonado, Pedro, Cristianos y hagiégrafos. Estudio de las propuestas de excelencia cristiana
en la Antigtiedad tardia, Signifer, Madrid, 2002, p. 131.

8 Cfr. Hagg, Tomas y Rousseau, Philip, «Introduction: Biography and Panegyric», eds. Hagg, Tomas y
Rousseau, Philip, Greek biography and panegyric in the late antiquity, University of California Press, Berkeley
- Los Angeles - Londres, 2000 (pp. 1-28), p. 19.

9 Cfr. Vit Porph. prol. 3. Sobre la impresién de veracidad como principio clave de la hagiografia bizantina,
vid., por ejemplo, Fisher, Elizabeth A., «Michael Psellos on the rhetoric of hagiography and the Life of St
Auxentius», Byzantine and Modern Greek Studies, vol. 17, n° 1, 1993 (pp. 43-55), pp- 45 Y 48.

2% Son contadas las ocasiones en que Marco no figura como testigo directo de lo que estd describiendo, y
en cada una de ellas tiene el cuidado de recoger y sefialar los testimonios de quienes si estuvieron
presentes, lo que, de hecho, parece confirmar su interés por ofrecer impresion de realidad y credibilidad a
su audiencia. Para estos casos, vid. ibidem, 7; 41; 49. Para la condicidn de Marco como testigo ocular de la
mayoria de los sucesos que describe, vid., por ejemplo, Fowden, Garth, «Bishops and temples in the
Eastern Roman Empire A.D. 320-435», The Journal of Theological Studies, New Series, vol. 29, n° 1, 1978 (pp.
53-78), p. 72.

' Sfameni, Giulia, op. cit., p. 201. Como sefialan Tomas Hagg y Philip Rousseau, la credencial de «testigo
ocular» —ya fuese real o falsa— ayudaba a otorgar autenticidad e inmediatez a una biografia, en Hagg,
Tomas y Rousseau, Philip, op. cit., p. 6.

> Vit Porph. prol. 3; 5.

33 Como, por ejemplo, cuando tuvo que viajar a Tesaldnica para recuperar la parte de la herencia familiar
correspondiente a Porfirio, en ibidem, p. 6.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



115

y consolidaciéon de una experiencia de «lo verdadero», haciendo que su testimonio
personal funcione como arma de convencimiento porque deja en evidencia, en primera
persona, la «<malignidad» del paganismo local, al mismo tiempo que enfatiza las multiples
manifestaciones de las virtudes de su protagonista para la correccién de la comunidad.
Después de todo, los antecedentes que Marco manejaba provenian de su misma
experiencia vital, esto es, de lo que él —en cuanto companiero fiel de Porfirio- vio, vivid y
oy¢ especialmente durante su residencia en Gaza, siendo esta misma experiencia la que
le lleva a afirmar que los paganos de esta ciudad, con sus actos y comportamientos -
objetivados por él a modo de pecados y vicios— transgredian las leyes y normas del
Imperio, mientras que Porfirio siempre actud con ajuste al derecho y a los preceptos
divinos.

Esta proximidad entre bidgrafo y personaje protagonista muchas veces era, a
decir verdad, expresidon de una realidad social?4, pero, para efectos de la construccion
narrativa, funcionaba como una adecuada estrategia retdrica por cuanto elevaba a la
obra hagiografica a la categoria de testimonio veridico sobre unos hechos igualmente
histdricos. Ahora bien, para que una vita sanctorum fuese creida como auténtico
documento histdrico, precisaba ademas de otros recursos que subrayaran, justamente,
su pretension de historicidad. En ese sentido, Marco tuvo el cuidado de estructurar el
contenido de su relato dentro de precisas coordenadas geograficas y cronolégicas??,
proporcionando meticulosay continuamente referencias contextuales sobre los eventos
que menciona. De hecho, este tratamiento «objetivo» del espacio y del tiempo es el que
ha permitido a los especialistas reconstruir la cronologia de la Vita Porphyrii, situando la
historia alli descrita entre aproximadamente los afios 372 y 4202°. Es decir, tanto los
personajes como la sucesidon de hechos que se explicitan dentro de la biografia
suministran valiosa informacién para encuadrarlos temporalmente y asi identificar la
época en que transcurrieron. Con todo, lo mas probable es que, al margen de este
contexto espacio-temporal general, para el interlocutor contemporaneo fuese mas
determinante la precision con que Marco ubicd y distribuyd espacios de caracter local,
ya que se tratarian de detalles que podria haber conocido bien y, por lo mismo, que le
resultarian familiares®’; incluso cuando no fue esto posible —dada la lejania del lugar,
como pudo acontecer con la descripcién de Constantinopla, ciudad a la que Porfirio se
dirigié para solicitar el apoyo imperial a su politica religiosa—, Marco no deja de ofrecer
referencias que ubicasen el relato de forma precisa y concreta. En definitiva, el dmbito
geografico donde tenia lugar la accién podia ser local y familiar o lejano y desconocido
segun el punto en que estuviese situada la audiencia, pero en general —e independiente
de esta circunstancia externa al texto— estaba bien detallado y descrito, a la vez que

>4 Cfr. Veldzquez, lIsabel, La literatura hagiogrdfica. Presupuestos bdsicos y aproximaciéon a sus
manifestaciones en la Hispania visigoda, Fundacidn Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, Segovia,
2007, p. 119.

5 Sfameni, Giulia, op. cit., p. 203.

26 Vid. Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine, op. cit., pp. XXXVI-XXXIX.

7 La descripciéon minuciosa de ciertas circunstancias engrosé los principios de la buena hagiografia
bizantina, ya que al agregar pasajes descriptivos a su vita el autor satisfacia los antojos estéticos e
imaginativos de la audiencia. Al respecto, vid. Fisher, Elizabeth, op. cit., pp. 46, 48 y 53.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



116

incardinado en un tiempo preciso, todo lo cual debié contribuir decisivamente a revestir
el relato de un aura de veracidad en procura de conferirle credibilidad.

Esta pretension de realidad no debiese hacernos perder de vista la peculiar
naturaleza de nuestro documento, es decir, su adscripcion de base al género
hagiografico; de lo contrario, lo reduciriamos a una suerte de crdnica de hechos
histdricos que, aunque nos aporten una visidon cercana de la sociedad que describe y
proporcionen una variedad de datos dtiles para la reconstruccién de la vida social y
religiosa en las postrimerias del mundo antiguo, formaban parte de un disefio
encomidstico que ciertamente pudo deformarlos. Quiza este sea uno de los principales
«méritos» compositivos de Marco: al presentar su testimonio como un registro fiel y
minucioso de los hechos que esta contando, disimula los inevitables sesgos que debieron
acompaniar la construccién de su modelo de santidad?®®; es tal la cantidad de detalles que
acumula la narracién —confiriéndole su caracteristico colorido y realismo- que, incluso,
da la impresidn de que nuestro autor hubiese escrito su biografia sobre la base de un
«diario personal». Sin entrar en la discusién de si esta aficion por el detalle, por ofrecer
datos precisos y creibles, sea un signo de la fidelidad de Marco al real avance de los
acontecimientos, o bien resultado de la invencidn literaria -fundamentada, eso si, sobre
una presumible trama histdrica—, lo concreto es que nos revela una notable habilidad
discursiva, tanto es asi que muchos intérpretes han visto en esta precision descriptiva un
signo evidente de la historicidad de la Vita Porphyrii*°.

La preferencia por un estilo sencillo3° y el criterio estrictamente cronoldgico con
que Marco refiere los hechos también contribuyen a aumentar la claridad3' de esta
biografia y hacen pensar en su pertenencia a la formacidn textual historiografica; el
relato avanza sin mayores pretensiones retdricas3?, de maneraamenay llana, siendo esta
sencillez de estilo uno de los rasgos mas definitorios de nuestro escrito. En consecuencia,
por mas tdépica que sea la preferencia de evitar un lenguaje rebuscado para que asi una

28 para clarificar mejor esta idea, permitasenos citar las palabras de Tomas Hagg y Philip Rousseau:
«Biographies and panegyrics offer a vividness of portraiture analogous to the almost tangible and vibrant
images on the mummy cases of Roman Egypt. They make it seem possible to envisage the parade of ancient
life, even its sounds, and the details of daily experience, of dress and gesture, of buildings, food, and
entertainment. Even more, they invite us to believe we might gain access to the motives and sentiments of
the subjects, their images of themselves, their ideals of behavior, their passionate ambition. Such impressions
are dangerously misleading, partly because the authors had points to make about themselves (or truths to
hide), but also because their texts, operating (...) within a tightly controlled tradition, were carefully
designed to modify the attitudes and conduct of those who read them», en Hagg, Tomas y Rousseau, Philip,
op. cit., pp. 13-14.

9 Vid. Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine, op. cit., pp. XII-XXXVIl; Sfameni, Giulia, op. cit., pp. 217 y
292.

3¢ Sobre el topos de valerse de un estilo sencillo y sin mayores artificios literarios, vid., por ejemplo, Basilio
de Cesarea, Homilia in Gordium martyrem 1; Basilio de Cesarea, Homilia in illud: Attende tibi ipsi, 23-24;
Gregorio de Nisa, Vita Macrinae prol. 1, 3.

3" La adopcidn de un estilo de escritura correcto y agradable para propender a su claridad se configuré en
otro principio de la buena hagiografia bizantina. Vid. Fisher, Elizabeth, op. cit., pp. 46, 48 y 52.

3 Como suele suceder en la mayoria de las vitae sanctorum. Vid. p. ej. Cameron, Averil, «<New Themes and
Styles in Greek Literature, A Tittle Revisited», ed. Johnson, Scott Fitzgerald, Greek Literature in Late
Antiquity: Dynamism, Didacticism, Classicism, Ashgate, Aldershot, 2006 (pp. 11-28), p. 14.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



117

amplia audiencia comprendiera la «verdad» que sus ideas estaban revelando33, en el caso
de Marco no se tratd de una mera entrada tedrica sino mas bien de una realidad34. Con
todo, es dificil determinar si esta modalidad de la forma obedecia a que nuestro autor
carecia de mayores habilidades literarias o, acaso, fue una opcién narrativa que tomd
deliberadamente. Quizad lo mas factible seria decantarse por lo primero y, de hecho,
otros estudiosos ya lo han hecho asi3>, pero sostenemos que no estd demds plantear la
interrogante porque, como hemos sefialado mas arriba, la Vita Porphyrii no solo habria
buscado dar a conocer la vida de un santo; su misma composicion fue resultado de un
contexto de controversia religiosa que parece justificar, ademas, su adscripcién a la
literatura polémica, entre cuyas caracteristicas sobresalia, precisamente, la preferencia
de un estilo sencillo como una manera de contraponer la simplicitas cristiana, identificada
con la verdad, al artificio retdrico de los paganos, asociado con la falsedad y la mentira
por buscar engafar al interlocutor3®.

Creemos que, a la luz de esta circunstancia, la amenidad que proyecta nuestro
relato cobra una nueva dimension, y uno ya no se siente tan seguro de adjudicarla
estrictamente a una aparente falta de competencia literaria, puesto que pudo deberse
también a una suerte de declaracidn de principios propia de una obra cuyo contenido
principal abordaba el delicado conflicto entre cristianos y paganos por imponer sus
creencias y practicas religiosas. Dicho de otro modo, la pretendida sencillez de Marco
pudiese estar en consonancia, acaso, con la actitud de los apologetas cristianos,
sintetizada en las palabras que Minucio Félix puso en boca de Octavio: «cuanto menos
habil es el discurso, con mas luz brilla entonces la razén, porque no queda disfrazada por
la pompa de la elocuencia y de la elegancia, sino que, tal como es, se apoya en la
rectitud»37.

Por supuesto, este recelo hacia laretdrica clasica, tanto en la apologética cristiana
de los primeros siglos como en la literatura hagiografica posterior, se trataba
esencialmente de un topos literario, y en la practica siguid ejerciendo una poderosa
influencia entre los autores cristianos, quienes se valieron en gran medida de sus

33 Cfr. ibidem, p. 17.

34 Cfr. Durdn, Norma, Retdrica de la santidad: renuncia, culpa y subjetividad en un caso novohispano,
Universidad Iberoamericana, México D. F., 2008, p. 56 n°27.

3 Tal es el caso, por ejemplo, de Teja, Ramén, Marco el Didcono..., op. cit., p. 75 n° 9.

36 Vid. Torres Prieto, Juana Maria, «Falacias persuasivas... », op. cit., pp. 215-217.

37 Minucio Félix, Octauius, XVI, 6: Atque etiam, quo imperitior sermo, hoc inlustrior ratio est, quoniam non
fucatur pompa facundiae et gratiae, sed, ut est, recti regula sustinetur;, vid. ibidem, XXXVIII, 6; cfr. también
Tedfilo de Antioquia, Mpog AutdAuxov |, 1; Taciano, EmiotoAr) mpog "EAAnvag 1, 26, 29 y 40; Andnimo,
Consulationum Zacchei christiani et Apollonii philosophi libri tres |, Praef. 2; Teodoreto de Ciro, Graecorum
affectionum curatio VIII, 1; IX, 2 y 5. Fuera del género apologético, otros autores cristianos —pese a su
indiscutible dominio de la elocuencia- también mostraron su desprecio al artificio y la elaboracidn retdrica,
como, por ejemplo, Basilio de Cesarea en su Homilia in sanctum Mamantem martyrem 3: «no imitemos a los
fabulistas paganos, no ocultemos la verdad con ornato de palabras. Desnuda estd la verdad, indefensa, y
gue se muestra a si misma»; o el mismo Jerdnimo de Estriddn en su Altercatio Luciferiani et Orthodoxi IV,
1-6; VI, 1-3; 18-21; XI, 16-19; XllI, 1-4; XIV, 1-4; 9-10; otra obra anti-herética que también manifiesta su recelo
hacia el poder persuasivo de la retdrica clasica es el Libellus precum LXXXIX, 1-4.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



18

diversos recursos y reglas estilisticas3®. Ahora bien, una lectura rapida y superficial de la
Vita Porphyrii sugiere, segin ya adelantamos, que su autor se habria tomado en serio
aquel reproche a la elocuencia como sustitutivo de la verdad y, por esta misma razon,
habria evitado un lenguaje muy elaborado, de manera que su sencillez estilistica no seria
fingida sino que responderia a la realidad —de lo contrario, habria dado muestras de
cierta incoherencia—. Sin embargo, cuando observamos la biografia de Marco bajo el
lente genérico de la literatura polémica, es posible percibir con mayor claridad su manejo
de la retdrica como arma de persuasidn linglistica. Marco, en ese sentido, debid ser
consciente de que su misién como escritor no solo era instruir e informar, sino
especialmente convencer y persuadir, pues un tratamiento adecuado y ameno de la
potentia de Porfirio podia equivaler, en ultimo término, a un reconocimiento definitivo
de la superioridad de su Dios que moviera a la poblaciéon ain pagana de Gaza a la
conversion, lo que, sin duda, habria representado para él la mejor constatacion de su
victoria literaria, a la vez que el mayor homenaje pdstumo a la memoria del fenecido
obispo. Su acto de escritura, en otras palabras, no habria estado ajeno a aquellos ideales
tradicionales de la retdrica clasica que Agustin de Hipona sintetizd en la triada docere,
delectare, flectere3, esto es, ensefiar, deleitar y convencer4°.

Sigamos viendo, en consecuencia, cuadles fueron los recursos retdricos —ademas
de la impresion de veracidad- que Marco habria utilizado con mayor frecuencia para
impresionar a su audiencia y asegurarse de que su obra obtuviera la suficiente fuerza
persuasiva como para atraer, inclusive, la atencién de un publico en principio indiferente
u hostil a la politica episcopal de Porfirio.

2. Lahipérbole

Entre las figuras estilisticas empleadas por Marco en el ejercicio de la persuasion,
quiza la mas evidente sea la hipérbole, ya presente en el mismo prélogo de la obra para
destacar la actividad de Porfirio al frente de la prelatura de Gaza. Como sabemos, buena
parte de esta actividad consistié en afirmar la verdad del mensaje cristiano y movilizar la

38 Al respecto, vid. Kennedy, George A., Classical Rhetoric and its Christian and Secular Tradition from Ancient
to Modern Times, The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 1999 (1980), cap. 7; Kinzig, Wolfram,
«The Greek Christian Writers», ed. Porter, Stanley E., Handbook of classical rhetoric in the Hellenistic period
(330 B.C.-A.D. 400), Brill Academic Publishers, Boston, 2001 (pp. 633-670), pp. 633-655; Torres Prieto, Juana
Maria, «Recursos retdricos... », op. cit., pp. 104 y 112; Teja, Ramdn, «Constantino frente...», op. cit., p. 484.
Sobre la base de esta idea cobran sentido las palabras de Averil Cameron: «Rhetoric is fundamental to late
antique literature, and yet it does not dominate», en Cameron, Averil, <New Themes and... », op. cit., p. 23.
Vid. También Cameron, Averil, Il tardo impero romano, trad. De Nardis, Mauro y Rosafio, Pasquale, I
mulino, Bolonia, 1995, p. 37, donde comenta el ambivalente caso de la Vita Antonii, cuyo protagonista es
descrito alejado de las preocupaciones mundanas —como podia ser, justamente, la educacién retérica-,
pero a la vez capaz de pronunciar discursos elaborados y de recibir cartas imperiales del mismo
Constantino.

39 Vid. Agustin de Hipona, De doctrina christiana IV, 12, y cfr. con Cicerdn, Orator ad M. Brutum 69, y su De
Oratore ad Quintum fratrem libri tres I, 115-116.

4° Al respecto, cfr. Dodaro, Robert, Christ and the Just Society in the Thought of Agustin, Cambridge
University Press, New York, 2004, p. 67 n° 168.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



19

conversion hacia aquel mensaje, pero nuestro autor no vacila en exagerar los alcances
de esta accidén con el fin de encumbrarla a la categoria de una gesta heroica. Asi, declara
que el foco de su narracidn estd configurado por los combates y luchas que Porfirio
emprendid no solo contra los lideres de la «eldwAouaviox, sino contra jtodo un pueblo!
apegado obstinadamente al poder demoniaco#, al mismo tiempo que describe la
ereccion de una iglesia en el centro de la ciudad —en el afio 407- como la culminacién de
esta extenuante campafia —Marco utiliza el concepto de «trofeo», el cual es muy
expresivo a este respecto—, dando a entender que, con ella, su protagonista habria
alcanzado la victoria definitiva sobre las creencias paganas#, cuando en realidad el
cristianismo siguid siendo una minoria religiosa a la muerte del obispo, ocurrida incluso
trece afos después del levantamiento de la Eudoxiana, esto es, en 42043. Por otra parte,
el caracter agresivo que en el transcurso de su obra Marco imputa al paganismo local#4
—desde el arribo de Porfirio a Gaza hasta el ultimo episodio que comenta con detalle
sobre él-, hace que el relato de su vida adquiera aiin mas la apariencia de una hazana
extraordinaria, pues, a pesar del grave peligro que los paganos habrian representado
para la comunidad cristiana, sefala que el obispo persisti6 en su actividad
propagandistica y que, de hecho, termind por imponerse a todas las trabas vy
maquinaciones por ellos perpetradas, logrando destruir nada menos que los signos
visibles de su identidad religiosa*> —sus lugares de culto-y consiguiendo la conversidn
de amplios sectores de la poblacién4®. De esta manera, lo que nuestro autor enfatiza es
cuan en serio Porfirio se tomd las actividades derivadas de su cargo episcopal —cabe
recordar que esta institucion se reclamaba heredera directa del mandato apostdlico%’ y
que, sobre esta base, descansaba buena parte de la justificacion de su poder y
preeminencia*®, de modo que no resulta extrafio que la actividad misionera de Porfirio
sea el rasgo mas definitorio de su vida religiosa como obispo de Gaza.

Segun se puede apreciar, Marco tiende a presentar de forma hiperbdlica los
acontecimientos, dramatiza la existencia de Porfirio insertandola en un escenario de
peligro cotidiano al cual —y esto seria lo mds meritorio— se sobrepuso después de todo.
Evidentemente, revertir esta situacion adversa no habria sido tarea facil, y nuestro
bidgrafo se complace en constatar los diversos mecanismos que su protagonista

4 Sobre la intima conexidn que la cultura cristiana establecid entre idolatria y demonologia, cfr. por
ejemplo, Atanasio de Alejandria, Oratio contra gentes 14; 19 y 21; 25; Gregorio de Nisa, Oratio in laudem
fratris Basilii 16; 17-19; Jerénimo de Estriddn, Vita Hilarionis 42.

42 Cfr. Vit. Porph. prol. 2.

3 Vid. infra, apartado final del presente articulo: «Relatio, deprecatio y comparatio».

44 Sfameni, Giulia, op. cit., p. 225.

4 Vid. Vit. Porph. 65y 69.

4 |bidem, 21; 31; 62; 72; 74; 82; 91.

47 Cfr., por ejemplo, Evangelio segtin San Marcos 16, 15-20. De ahf las palabras de Jerénimo de Estriddn: «si
Dios enciende en el obispo una pequefia llama de su ciencia, no es para que se ilumine él solo, sino para
que sea Util a todos»; y también: «de igual forma que la sal sazona todo alimento y no hay nada
suficientemente sabroso en si mismo como para agradar al gusto sin la sal, igualmente el obispo es el
condimento del mundo entero y de su propia iglesia». Vid. Jerénimo de Estriddn, Altercatio Luciferiani et
Orthodoxi V, 41-50; 6-13.

48 Cfr. Castillo Maldonado, Pedro, op. cit., p. 77.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



120

desplegé para ello, especialmente el hecho no menor de haber recurrido a los centros
del poder eclesiastico y politico, desprendiéndose de su relato la impresion de que
Porfirio hubiese establecido relaciones entre iguales -mas que de dependencia- con el
metropolita de Cesarea y el obispo de Constantinopla®’, gracias a las cuales habria
conseguido su ansiado propdsito de establecer el orden en aquella alterada realidad -
que, en el fondo, representaba Gaza-, haciendo cumplir las leyes y normas de un Imperio
cristiano que, hasta entonces, los paganos transgredian dia a dia.

Con todo, cabe precisar que el «aura» de historicidad que Marco supo conferirle
a su biografia, de alguna manera tiende a matizar estas exageraciones —inevitables e
inclusive necesarias en un relato que fue escrito en forma de encomio-. Es decir, si bien
en ciertos pasajes o situaciones —como los aqui aludidos— es palpable el énfasis
encomiastico, en general la Vita Porphyrii hace gala de tal hiperrealismo narrativo que,
en ningun caso, el uso de la hipérbole seria un factor estilistico que la llegase a recubrir
bajo el manto de lo rocambolesco>°, mas alla de la mencién de contados prodigios —lugar
comun, por lo demds, en cualquier hagiografia— que, aunque bastante impresionantes,
Nno opacan su apariencia de veracidad.

3. Razonamientos falaces: retorsio argumentorum y «verdades a medias»

La biografia de Marco, junto coniilustrar el conflicto que el episcopado de Porfirio
supuso entre cristianos y paganos, era en si misma parte de esta polémica, una suerte de
extension literaria de la controversia religiosa y social que estaba teniendo lugar en Gaza.
A raiz de esta realidad, nuestro autor habria utilizado diversas estrategias, ya fuese para
hacer propaganda de sus creencias o bien para emplearlas como mecanismo de
autodefensa contra las posibles acusaciones que pudiesen verter los paganos contra el
proceso de cristianizacion liderado por Porfirio. Tal habria sido precisamente el caso de
las falacias, en estricto sentido un recurso argumentativo que, por su alcance persuasivo
y surol dentro del género polémico, nos ha parecido oportuno comentar a propdsito del
analisis de la Vita Porphyrii como discurso retdrico.

Una de las primeras acusaciones que los paganos le imputaron a Porfirio fue la de
ser el causante de una desgracia publica: la sequia que azotd a Gaza justo el afio en que
aquel hizo su entrada enla ciudad. Como era pleno invierno y la lluvia no caia, los paganos
se entregaron durante toda una semana a una intensa actividad ritual para obtener el
auxilio de Marnas, la principal deidad local, pero sus plegarias fueron en vano. Segun
Marco, la poblacidon gacense estaba convencida de que el culpable de esta calamidad era
el nuevo obispo cristiano porque asi lo habia revelado el propio Marnas por medio de un
oraculo?'. Este dato es una buena prueba de la habilidad retdrica de nuestro autor, ya
que ha transferido a sus mismos adversarios el reconocimiento de que el episcopado de
Porfirio marcaria un punto de inflexién en el devenir de la ciudad, tal como lo expresaria

49 Cfr. Vit. Porph. 32-33; 37-38.

5° A diferencia de lo que sucede, por ejemplo, con la contemporanea Vita Hilarionis de Jerénimo de Estridon
—que es basicamente el retrato de un taumaturgo- o el Pratum spirituale de Juan Mosco (ca. 550-ca. 634),
donde el elemento fantastico es omnipresente.

' Cfr. Vit. Porph. 19.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



121

el hecho de que, desde que asumid la prelatura, la negativa a rendir culto a los dioses del
paganismo habria aumentado exponencialmente. Es decir, Marco pareciera admitir que
dichas deidades se sabian agraviadas con la presencia del obispo, pero con esto lo que
realmente estaba haciendo era descalificarlas, pues bastante injusto resultaba que
perjudicasen a sus propios seguidores por culpa de un solo cristiano>.

No conforme con ello, les devolvid a sus enemigos la acusacidn que pesaba sobre
Porfirio a través de una técnica conocida como la retorsidn de los argumentos —retorsio
argumentorum-, por lo demas ya profusamente utilizada por los apologetas cristianos>3:
en vista de que comenzaba a imperar el hambre como consecuencia de la sequia, el
obispo y su pequefia comunidad realizaron una procesién rogativa contra la misma,
obteniendo de la divinidad lo que los paganos nunca consiguieron de Marnas: una
abundante lluvia>4, de manera que los verdaderos culpables de esta desgracia habrian
sido aquellos por adorar estatuas y despreciar al Dios cristiano®>. En otras palabras,
Marco, en su empefio por continuar desde la trinchera literaria el legado de Porfirio -
consistente en la suplantacion de las creencias y costumbres paganas-, habria atribuido
de forma falaz la autoria de la lluvia al Dios de los cristianos para manifestar, por una
parte, lairritacion y el descontento de Aquel por el desprecio del que aun era victima en
Gazas®, como también a modo de herramienta de autodefensa frente a los ataques
paganos para asi persuadirles de la absoluta inocencia de quien fuera sindicado por ellos
como principal responsable de la calamidad que habia golpeado a la ciudad.

Otro de los razonamientos falaces que Marco habria incorporado en la
construccion narrativa de su biografia seria el empleo interesado de verdades a medias,

52 En esos términos se expresd, con un claro dejo de ironia, Tertuliano: «son muy injustos vuestros dioses
pues, por culpa de los cristianos, perjudican a sus propios partidarios (... ). Si a vosotros os vienen de parte
de aquellos a quienes venerais, todos los males por causa nuestra, ;por qué los seguis venerando si son
tan desgraciados (... )?», en Tertuliano, Apologeticus pro Christianis 41,2y 6.

>3 Juana Maria Torres aborda el uso de este recurso por parte de la apologética cristiana en varios de sus
trabajos: Torres Prieto, Juana Marifa, «Recursos retdricos... », op. cit., pp. 110-111; Torres Prieto, Juana Maria,
«Falacias persuasivas... », op. cit., p. 221; Torres Prieto, Juana Marfa, «Ars persuadendi»: Estrategias retdricas
en la polémica entre paganos y cristianos al final de la Antigliedad, Editorial de la Universidad de Cantabria,
Santander, 2013, pp. 28-30, 49-50, 58, 64-65, 69-71; Torres Prieto, Juana Maria, «Christiani contra paganos:
la retdrica de la persuasion en los discursos polémicos del s. IV», coord. Vespignani, Giorgio, Polidoro. Studi
offerti ad Antonio Carile, Centro Italiano di Studi sul’Alto Medioevo, Spoleto, 2013 (pp. 59-77), p- 67; Torres
Prieto, Juana Maria, «Refutatio et persuasio en las obras apologéticas de Tertuliano», ‘llu. Revista de Ciencias
de las Religiones, Anejo XXIV, 2013 (pp. 137-165), pp. 158-159; Torres Prieto, Juana Marfa, «La retérica como
arma de propaganda y persuasion en la literatura polémica cristiana. El Discurso contra los griegos de
Taciano», coords. Bravo, Gonzalo y Gonzalez Salinero, Raul, Propaganda y persuasion en el mundo romano:
actas del VIl Coloquio de la Asociacién Interdisciplinar de Estudios Romanos, celebrado en Madrid los dias 1y
2 de diciembre de 2010, Signifer Libros, Madrid — Salamanca, 2011 (pp. 269-278), pp. 274-275.

>4 Cfr. Vit. Porph. 20.

%Y es que, como ya habia afirmado Tertuliano, «necesariamente debe tenerse por mas creible que se
enoje el que es despreciado —es decir, el Dios cristiano- que no aquellos a quienes se venera» —o sea, los
dioses paganos—, en Tertuliano, Apologeticus pro Christianis 41, 1.

56 Acerca de la representacion religiosa de las catastrofes y adversidades naturales en términos de un
castigo divino, cfr. por ejemplo, Basilio de Cesarea, In illud dictum evangelii secundum Lucam: Destruam
horrea mea, et maiora aedificabo: itemque de avaritia 1y 3; Gregorio de Nisa, Oratio in laudem fratris Basilii

37

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



122

las que suelen quedar en evidencia cuando el ensalzamiento de una determinada figura
implica la descalificacion o anulaciédn de otra®’. En el caso de la Vita Porphyrii, su autor
manifiesta una gran simpatia por Eudoxia, a quien describe como una emperatriz
piadosa, dispuesta a apoyar la politica religiosa del obispo de Gazay, por lo mismo, pieza
clave para que aquel obtuviese la orden de destruir todos los templos paganos de la
ciudad, ademds de ser su mas importante patrocinadora para la construccidon de unarica
iglesia sobre el lugar donde estaba emplazado el Marneion5® -la nueva edificacién, de
hecho, habria seguido un modelo disefiado por la propia Eudoxia®>%-. No sucede lo mismo
con la descripcidn de su esposo, el emperador Arcadio, presentado casi como una figura
reticente a la erradicacién del paganismo en virtud de su realismo politico —aducia que la
ciudad de Gaza era cumplidora con los impuestos y su aporte era significativo para las
arcas fiscales, de modo que dar su apoyo a Porfirio representaba un peligro porque podia
traer aparejado la pérdida de estos ingresos®°.

Como se puede apreciar, la imagen que Marco ha erigido de una emperatriz
cristiana ideal pudo serle de mucha utilidad para contraponerla a la de un soberano que,
producto de la visidn que él mismo se habria formado gracias a su experiencia personal
en Gaza, no habia estado a la altura de su cargo por haber sido, de alguna manera,
«favorable» a los paganos. Es cierto que, finalmente, Arcadio comprometid su apoyo a
Porfirio —sin el cual éste no habria podido desarrollar cabalmente su actividad misionera-
, pero el mérito se lo lleva Eudoxia por haberlo convencido de obrar asi®. Es decir, a pesar
de lo decisivo que fue contar con el respaldo de Arcadio, no por eso la Vita Porphyrii
conlleva un elogio al emperador, y a partir del tono de queja y recriminacién que
expresarian las palabras de Marco, el interlocutor se queda mas bien con la idea de un
soberano que no habria logrado encarnar a plenitud el modelo de gobernante que seria
Cristo Rey, ya que ante la disyuntiva de ser fiel o no a su condicién y obligacién de principe
cristiano, dio muestras de inconstancia al no intervenir por cuenta propia y con prontitud
la ciudad de Gaza, negligencia y desatencion que habria redundado no solo en que el
paganismo exhibiera aqui una inusual solidez, sino en el estado de suma fragilidad en
que se encontraba la comunidad cristiana de esta ciudad.

Por el contrario, Marco hace de Eudoxia un modelo de emperatriz clemente y
virtuosa, preocupada por remediar los males que afectaban a los cristianos de esta
alejada ciudad de la capital imperial, es decir, la presenta como un personaje dotado de
numerosas cualidades, y parece claro que en esta representacidn prefirié obviar ciertos
comportamientos irregulares con tal de opacar el actuar de Arcadio en la correccién de
lo que estaba sucediendo en Gaza, dado el desinterés que habia manifestado al respecto
hasta el viaje que realizé Porfirio a Constantinopla, cuando ciertamente resulta

57 Al respecto, vid. Torres Prieto, Juana Maria, «Rhetoric and historical...», op. cit., esp. pp. 77-79; vid.
también Torres Prieto, Juana Maria, «Falacias persuasivas...», op. cit., pp. 222-224; Fowden, Garth, op. cit.,
p.63n°5.

58 Cfr. Vit. Porph. 40-46; 48-51y 53.

59 Ibidem, 75.

60 Ibidem, 41.

" Nuestro autor, inclusive, da a entender que el emperador lo hizo en contra de su voluntad. Cfr. Ibidem,
49. Vid. también el comentario de Garth Fowden en Fowden, Garth, op. cit., p. 73.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



123

improbable que su inercia o pasividad hubiese tenido la expresa intencién de favorecer
a los paganos en desmedro de los cristianos —por mas que en la practica sucediera asi-.
Todo esto, en definitiva, nos demuestra el cuidado que debemos tener con la
informacién que nos transmiten nuestras fuentes, pues, cuando sus autores se valen de
la retdrica, con frecuencia logran deformar los hechos proporciondndonos una imagen
que no pretendia ser fiel a la realidad.

4. Relatio, deprecatio y comparatio

Casi la totalidad del relato de Marco esta dedicada a los primeros afios de Porfirio
como obispo de Gaza, y, a decir verdad, es comprensible que sea asi porque fue
precisamente entonces cuando este puso en marcha su descomunal proyecto de
convertir una ciudad pagana en una cristiana. Dicho de otro modo, para resaltar la vida
de un sujeto extraordinario venia bien un argumento de base igual de extraordinario.
Con todo, ni la destruccién del Marneion ni la construccién de la nueva iglesia®?, a pesar
de lo que nos quiere dar a entender Marco, serian una prueba categdrica de que Porfirio
habia ganado la lucha por imponer la hegemonia de sus creencias, pues una cosa era
haber eliminado los antiguos lugares de culto y otra muy distinta -y ain mas compleja-
era convencer a los habitantes de Gaza a adoptar la fe cristiana®. No cabe duda de que
hallar la férmula de acelerar este proceso —forzado- de cristianizacién era el principal
desafio que nuestro obispo tenia por delante; milagros y actividades de beneficencia
habrian sido parte de su estrategia, pero también el recurso a la violencia, sobre todo en
lo mas inmediato para aprovechar el impulso conferido por el reciente apoyo del poder
imperial. Marco, de hecho, llega a afirmar que muchos de los gacenses que por entonces
se adhirieron al cristianismo no lo hicieron por auténtica conviccidn sino mas bien por
miedo®4.

En lineas generales, su narracion da la impresidn de que Porfirio habria alcanzado
el objetivo de arrastrar una cantidad muy considerable de paganos a compartir su fe,
pero cuando se sigue con detencidn su minucioso tratamiento de los datos, la realidad
que se observa dista de esa imagen ideal. Y es que, a la muerte de aquel, la comunidad
cristiana habria representado entre el 26,47% y el 17,64% de la poblacidn total de |a ciudad
propiamente tal, mientras que, si contabilizamos ademas a los habitantes del territorio
circundante de Gaza -su ywpa-, las cifras anteriores podrian descender a un 10,58% o,
inclusive, hasta un 8,82%°%, todo lo cual viene a confirmar que el nimero de cristianos

62 Sobre el particular, vid. Lampadaridi, Anna, op. cit., pp. 31-37.

83 Cfr. Teja, Ramadn, Marco el Didcono... , op. cit., p. 14.

64 Cfr. Vit. Porph. 72.

% Para estos indicadores porcentuales, cfr. respectivamente los analisis estadisticos de Trombley y Broshi:
Trombley, Frank R., Hellenic Religion and Christianization (c. 370-529), vol. 1, E. J. Brill, Leiden — Boston, 1993,
pp. 223 y 228; Broshi, Magen, «The Population of Western Palestine in the Roman-Byzantine Period»,
Bulletin of the American Schools of Oriental Research, vol. 236, 1979 (pp. 1-10), p. 5. Si bien estos calculos no
son mas que estimaciones por el simple hecho de que es imposible saber con exactitud cual era la
poblacidn total de Gaza, lo cierto es que representan suposiciones razonables que no deberian estar muy
alejadas de la realidad. De hecho, en virtud de esta misma razén es que hemos graduado la estimacion

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



124

siguid siendo mucho menor con respecto a los seguidores de los cultos politeistas, no
obstante varios afios de intensa actividad por cristianizar la ciudad y pese a todos los
medios que su obispo utilizé a propdsito de esa misma finalidad. Ahora bien, estos datos
no necesariamente comportarian un menoscabo alalabor que aquel realizd, pues, desde
que asumid la prelatura hasta su defuncidn, la poblacidn cristiana habria pasado de 280
miembros®® a una cifra aproximada de 2.647 feligreses, es decir, habria aumentado casi
diez veces su tamafio original, lo que a su vez significa que el nimero de cristianos que
encontrd cuando recién llegd a Gaza solo representaria el 10,57% del nuevo total.

En otras palabras, la comunidad cristiana contemporanea al acto de escritura de
Marco —efectuado algunos afios después de la muerte de Porfirio— estaria compuesta
mayoritariamente por neoconversos que este ultimo habia coaptado del paganismo,
quiza muy especialmente entre aquellos sectores mas pobres de la ciudad que se
pudieron sentir seducidos por su evergetismo, pero también por ciudadanos que, al ver
el respaldo que el obispo habia conseguido del poder imperial, se convirtieron lisa y
[lanamente porque no vieron otra salida, o, como declara el propio Marco, por miedo y
no por conviccidn, que es justamente el sentimiento que una politica coercitiva busca
activar en primera instancia en el interlocutor. Lo curioso es que, cuando esta estrategia
comenzd a dar resultados, en lugar de unir a la comunidad original de cristianos, mas
bien sembrd el conflicto en su interior, pues fueron varias las voces que se habrian
opuesto a aceptar como hermanos de fe a sujetos que no se unian a ellos por un acto
sincero de devocidn. Marco, en la apologia que hace de su obispo, asegura que Porfirio
dirimié rapidamente este debate y logré imponer su politica religiosa®, pero parece
bastante razonable pensar que no a todos satisfizo esta decision, inconformidad que
debid ser latente sobre todo entre aquellos cristianos de viejo cufio ain molestos con
los malos ratos que les habian hecho pasar los paganos.

En consecuencia, la audiencia mdas inmediata a la cual se dirigi6 la biografia de
Marco se habria tratado de un publico diverso, conformado naturalmente por feligreses
adeptos a Porfirio, pero también por un segmento de la comunidad cristiana «histdrica»
que probablemente nunca aceptd de buena gana la presencia de «paganos
cristianizados» en su interior. Muchos de estos neoconversos, por lo demas, todavia
podrian resentir el recuerdo de un proceso de conversiéon dificil y doloroso dado el
alcance coercitivo que aquel tuvo. Marco, en ese sentido, como autor habria tenido la
mision de que su discurso evitase herir susceptibilidades para asi no perjudicar su
proyecto encomiastico, algo en verdad nada facil de realizar si caemos en la cuenta de
que la mayor parte de su propia comunidad provenia de las filas que su mismo relato
describia como los «vencidos».

original de Trombley, que oscilaba entre los 15.000 a 20.000 habitantes para la sola ciudad de Gaza —es
decir, sin incluir su chéra—, a un universo mas «real» de 10.000 a 15.000 personas.

66 Cfr. Vit. Porph. 19.

87 Cfr. ibidem, 72-74.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



125

Pues bien, sostenemos que el empleo de la relatio, la deprecatio y la comparatio
pudo ser de gran ayuda para tales efectos®s, al justificar las acciones eventualmente
controversiales o punibles implicadas en la actividad proselitista del obispo apelando a
la existencia de ciertas circunstancias extraordinarias y, en principio, ajenas a él. Eso es
precisamente lo que perseguiria la relatio: atribuir todo grado posible de responsabilidad
o culpabilidad a otro agente, sindicado de haber provocado las condiciones previas que,
finalmente, habrian «forzado» a Porfirio a actuar como lo hizo. Es decir, Marco se vale de
este recurso para defender la actuacion de su obispo en los actos de violencia y crueldad
que habria cometido contra los paganos, representando estos actos mas bien como una
defensa o respuesta a las acciones reprobables que estos ultimos ejercian a diario sobre
los cristianos. Lo mismo sucede con respecto al descuido que Marco le imputa al
emperador Arcadio en la cristianizacién de Gaza, falta que se agrava por el hecho de que,
para entonces, las leyes imperiales ya habian proscrito todos los cultos no cristianos y
ordenado el cierre de los templos paganos. Porfirio, en ese sentido, no habria hecho otra
cosa que exigir a Arcadio el cumplimiento de la legislacion vigente, de modo de no dilatar
mas la situacién de fragilidad que afectaba a su comunidad. Por ultimo, el biégrafo
también hace notar que su obispo se decidid a solicitar el apoyo de la Corte imperial solo
después de sufrir en carne propia la hostilidad de la poblacién pagana y de fracasar en
sus muchos intentos por convertirla mediante la persuasion.

El uso de la deprecatio estaria en estricta relacion con este recurso, ya que
justificaria los abusos y excesos que —bajo la direccidon del obispo de Gaza- habrian
cometido las masas cristianas durante la erradicacidn de los antiguos lugares de culto,
pero esta vez aduciendo un conjunto de antecedentes concernientes al propio Porfirio
que serian de suyo expiatorio de posibles culpas o responsabilidades que pudiese
haberle imputado alguno de sus detractores. De este modo, el relato preliminar de su
intachable vida como monje en Jerusalén funcionaria como una contundente prueba de
que los hechos de violencia que tuvieron lugar en Gaza fueron consecuencia no de un
temperamento propenso a la agresividad sino de las excepcionales circunstancias que
aqui se encontrd. Al mismo tiempo, el énfasis patético con que Marco narra el
sufrimiento padecido por Porfirio a causa de los supuestos actos impios que los paganos
cometian «injustamente» contra él y su rebafio, era en si mismo un recurso exculpatorio
que, a costa de apelar ala compasidn del interlocutor, lo que pretendia en dltimo término
era concitar su comprension, de tal manera que llegase a vislumbrar el accionar
coercitivo del obispo mas bien como un acto reparatorio.

El otro recurso que emplearia Marco en defensa de la causa encabezada por
Porfirio es la comparatio, a través de la cual buscaria reducir la negatividad de los actos
de violencia religiosa —~como su exceso de celo en la destruccion de los templos paganos
de la ciudad- por comparacidn con el provecho que de ellos se ha derivado. Asi, su
actividad episcopal es presentada como una experiencia decisiva para la transformacion
del statu quo de una ciudad del Oriente cristiano que hasta entonces se habia

68 Sobre estos recursos de la argumentacion pertenecientes a la llamada «qualitas assumptiva», vid.
Lausberg, Heinrich, Manual de retdrica literaria. Fundamentos de una ciencia de la literatura, vol. 1, trad.
Pérez Riesco, José, Gredos, Madrid, 1990 (1966), pp. 170-181.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



126

caracterizado por ignorar las decisiones de la administracion central. Con esto, Marco da
a entender que, gracias a la accidn y perseverancia de Porfirio, se han obtenido
resultados beneficiosos no tanto para él como si para la misma realidad imperial, ya que
en cuanto obispo se convirtid en un agente de mejoramiento del mundo, llevando a cabo
una intensa labor de evangelizacién y, al mismo tiempo, suscitando la reaccién nada
menos que del poder imperial para que dejara atrds su letargo y adoptara las medidas
que fuesen necesarias con tal de remediar los males que aquejaban a su pequefia
comunidad.

Conclusiones

Como se pudo apreciar, cuando Marco puso en marcha la composicidon de su obra,
debid tener en mente una audiencia esencialmente cristiana a la vez que
presumiblemente cercana a los hechos que menciona; el mismo tono judicial-
deliberativo que marca la pauta de su discurso nos habla de un trabajo de redaccion adn
inmerso en el clima de controversia religiosa del cual su biografia se propuso dar cuenta.
En ese sentido, cabe reconocer el enorme alcance practico que pudo tener el acto de
recepcion de la Vita Porphyrii: el fiel cristiano que leyese o escuchase esta obra podia
acceder a un arsenal de argumentos contra el politeismo que le habrian resultado dtiles,
por ejemplo, en caso de verse envuelto en una discusidn con alguin representante de las
antiguas creencias®. No olvidemos que el uso que Marco hizo tanto de la relatio como
de la deprecatio era parte de una estrategia de autojustificacion encaminada,
precisamente, a neutralizar potenciales criticas provenientes de los partidarios del
paganismo —producto de las irregularidades o excesos que acompafiaron la politica de
confrontacidn liderada por Porfirio—, pero también de eventuales cristianos disidentes
conrespecto alamanera en que el obispo habia encausado el proceso de transformacion
religiosa dentro de la ciudad de Gaza. La activa implicacién de nuestro autor en dicho
proceso, por cierto, habria contribuido a que su discurso estuviese cuidadosamente
articulado y construido: comportaba una defensa respecto a su misma narrativa
identitaria, a través de la cual habria tratado de justificar sus propios sentimientos y
acciones tanto para si mismo como para los demas’®.

Si Marco, por otra parte, decidid centrar su discurso en la destruccion de los
signos visibles del paganismo, fue porque la delineacién de estos acontecimientos
comportaba dejar en evidencia la impotencia de los grupos dirigentes de la ciudad -
precisamente los principales detractores de la politica religiosa de Porfirio—, con lo cual
proporcionaba a su comunidad una muestra convincente del inminente triunfo de la fe
cristiana, al mismo tiempo que acrecentaba el prestigio del enérgico obispo cuya
obstinatio le habia valido nada menos que contar con el apoyo y respaldo de la corte

%9 Trombley, Frank, op. cit., p. 222.

7° Sobre el alcance defensivo-justificativo de las narrativas que las personas suelen construir acerca de su
propia identidad, cfr. Parry, Thomas A., «Reasons of the heart: the narrative construction of emotions»,
Journal of Systemic Therapies, vol. 17, n° 2, 1998 (pp. 65-79), p. 73.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



127

imperial”’. Este argumento, que encajaba bien con su proyecto encomidstico,
principalmente lo que nos devela, como plantea Frank Trombley, es una intencidon
propagandistica: persuadir a sus lectoauditores —compuestos por cristianos de origen
griego y arameo- de la factibilidad de que su religién se impondria en Gaza, pese al poder
e influencia que aqui todavia tenian los terratenientes paganos, quienes seguian
controlando en gran medida tanto la politica como la economia local”. En una palabra,
lo que Marco pudo pretender al focalizar su narrativa en estos eventos, fue brindar algin
consuelo a su comunidad’3, levantarle los animos’4 con una retdrica triunfalista que
invitaba a creer en la continuidad de la empresa de Porfirio, aminorando posibles
sentimientos de pesimismo o inseguridad ocasionados porque la situacién actual adn
representaba cierta gravedad. No en vano Barbara Rosenwein ha sefialado que tanto la
eleccién del tema central como la forma en que se retrata tienen mucho que ver con la
comunidad emocional del autor y con las maneras en que él imagina a su publico
receptor’s.

7" En funcidn de esta singularidad, podriamos decir que cobran sentido las palabras de Pedro Castillo:
«Frente al semidids pagano o al martir judio, el santo cristiano rara vez resume valores grupales al modo
de un héroe comunitario anénimo, sino que adquiere el mérito mediante lo excepcional de su accién»,
Castillo Maldonado, Pedro, op. cit., p. 89.

72 Trombley, Frank, op. cit., p. 208.

73 Ibidem, p. 213.

74 Cfr. una idea similar, aunque referente a la produccién hagiografica en Occidente durante la dinastia
merovingia, en Van Uytfanghe, Marc, «Hagiographie et son public a ’époque mérovingienne», Studia
Patristica, vol. XVI, 1985, pp. 54-62.

75 Rosenwein, Barbara, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Cornell University Press, Ithaca,
2006, p. 28.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



128

Referencias bibliograficas

Fuentes

Agustin de Hipona, Confessiones, ed. Vega, A. Custodio y Rodriguez Diez, J.,
Biblioteca de Autores Cristianos (Obras completas de San Agustin, Vol. 1), Madrid,
2019.

Agustin de Hipona, De doctrina christiana, ed. Martin Pérez, B., Biblioteca de
Autores Cristianos (Obras completas de San Agustin, Vol. XV), Madrid, 1969.
Andnimo, Consulationum Zacchei christiani et Apollonii philosophi libri tres, ed.
Feiertag, J. L., Editions du Cerf, Parfs, 1994

Andnimo, Vitas sanctorum patrum Emeritensium, ed. Garvin, J. N., Catholic
University Press of America, Washington, 1946.

Andnimo, Vitas sanctorum patrum Emeritensium, ed. y trad. Velazquez, I., Trotta,
Madrid, 2008.

Atanasio de Alejandria, Vita Antonii, ed. Baldi, D., Citta Nuova (“Testi Patristici’’),
Roma, 2015;

Atanasio de Alejandria, Vita Antonii, ed. Rupérez Granados, P., Ciudad Nueva
(Biblioteca de Patristica), Madrid, 2017.

Atanasio de Alejandria, Oratio contra gentes, ed. Leone, P. L., Libr. Scientifica
(Collana di Studi Greci, 43), Napoli, 1965.

Atanasio de Alejandria, Oratio contra gentes, ed. Sanchez Navarro, L., Ciudad
Nueva (Biblioteca de Patristica), Madrid, 2018.

Basilio de Cesarea, Homilia in sanctum Mamantem martyrem, ed. Migne, J. P.,
Patrologia Graeca 31, Paris, 1857.

Basilio de Cesarea, Homilia in sanctum Mamantem martyrem, ed. Valdés Garcia,
Maria A., Ciudad Nueva (Biblioteca de Patristica), Madrid, 2007.

Basilio de Cesarea, Homilia in Gordium martyrem, ed. Valdés Garcia, Maria A.,
Ciudad Nueva (Biblioteca de Patristica), Madrid, 2007.

Basilio de Cesarea, In illud dictum evangelii secundum Lucam: Destruam horrea
mea, et maiora aedificabo: itemque de avaritia, ed. Valdés Garcia, Maria A., Ciudad
Nueva (Biblioteca de Patristica), Madrid, 2007.

Basilio de Cesarea, Homilia adversus eos qui irascuntur, ed. Valdés Garcia, Maria A.,
Ciudad Nueva (Biblioteca de Patristica), Madrid, 2007.

Cicerdn, Orator ad M. Brutum, ed. Menéndez Pelayo, M., Libreria de Perlado, Paez
y Cia. (Obras completas de Marco Tulio Cicerdn, t. 2), Madrid, 1902.

Cicerdn, De Oratore ad Quintum fratrem libri tres, Ed. J. J. Iso, Biblioteca Clasica
Gredos, Madrid, 2002.

Gregorio de Nisa, Vita Macrinae, ed. Marotta, E., Citta Nuova (Testi patristici),
Roma, 1989.

Gregorio de Nisa, Vita Macrinae, ed. Mateo-Seco, L., Ciudad Nueva (Biblioteca de
Patristica), Madrid, 1995.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



129

Gregorio de Nisa, Oratio in laudem fratris Basilii, ed. Mateo-Seco, L., Ciudad Nueva
(Biblioteca de patristica), Madrid, 1995.

Jerénimo de Estriddn, Vita Hilarionis, ed. Bejarano, V., Biblioteca de Autores
Cristianos (Obras completas de San Jerénimo, Vol. I1), Madrid, 2002.

Jerénimo de Estriddn, Vita Hilarionis, ed. Acerbi, S., Trotta, Madrid, 2023.
Jerdnimo de Estridén, Altercatio Luciferiani et Orthodoxi, ed. Marcos Celestino,
M. y Marcos Casquero, M. A., Biblioteca de Autores Cristianos (Obras completas
de San Jerénimo, Vol. VIII), Madrid, 2009.

Libellus precum, ed. Simonetti, M., Corpus Christianorum. Series latina, 69,
Turnhout, 1967.

Marco Diacono, Vita Porphyrii episcopi Gazensis, ed. Grégoire, H. y Kugener, M. A,,
Les Belles Lettres, Paris, 1930.

Marco Didcono, Vita Porphyrii episcopi Gazensis, ed. Lampadaridi, A., Société des
Bollandistes, Brussels, 2016; R. Teja, Trotta, Madrid, 2008.

Minucio Félix, Octauius, ed. Migne, J. P., Patrologia Latina 3, Paris, 1844.
Taciano, EmiwotoAn npods “EAAnvag, ed. Ruiz Bueno, D., Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 1954.

Teodoreto de Ciro, Historia Philotea, ed. Migne, J. P., Patrologia Graeca 82, Paris,
1864.

Teodoreto de Ciro, Historia Philotea, ed. Teja, R., Trotta, Madrid, 2008.
Teodoreto de Ciro, Graecorum affectionum curatio, ed. Raeder, J., Bibliotheca
scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, Stuttgart, 1969.

Tedfilo de Antioquia, Mpog AutdAuxov, ed. Martin, J. Pablo, Ciudad Nueva
(Fuentes Patristicas), Madrid, 2004.

Tertuliano, Apologeticus pro Christianis, ed. Castillo Garcia, C., Biblioteca Clasica
Gredos, Madrid, 2001.

Bibliografia

Aja Sanchez, José Ramon, «Obispos y martires palestinos: el caso de Gaza (s. IV)»,
Geridn, vol. 19, 2001 (pp. 569-628).

Broshi, Magen, «The Population of Western Palestine in the Roman-Byzantine
Period», Bulletin of the American Schools of Oriental Research, vol. 236, 1979 (pp.
1-10).

Cameron, Averil, «Texts as Weapons: Polemic in the Byzantine Dark Ages», eds.
Bowman, Alan K. y Woolf, Greg, Literacy and Power in the Ancient World,
Cambridge University Press Cambridge, 1994 (pp. 198-215).

Cameron, Averil, Christianity and the Rhetoric of Empire. The Development of
Christian Discourse, University of California Press, Berkeley, 1991.

Cameron, Averil, «<New Themes and Styles in Greek Literature, A Tittle Revisited»,
ed. Johnson, Scott Fitzgerald, Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism,
Didacticism, Classicism, Ashgate, Aldershot, 2006 (pp. 11-28).

Cameron, Averil, Il tardo impero romano, trad. De Nardis, Mauro y Rosafio,
Pasquale, Il mulino, Bolonia, 1995.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



130

Castillo Maldonado, Pedro, Cristianos y hagidgrafos. Estudio de las propuestas de
excelencia cristiana en la Antigliedad tardia, Signifer, Madrid, 2002.

Dodaro, Robert, Christ and the Just Society in the Thought of Agustin, Cambridge
University Press, New York, 2004.

Duran, Norma, Retdrica de la santidad: renuncia, culpa y subjetividad en un caso
novohispano, Universidad Iberoamericana, México D. F., 2008.

Fisher, Elizabeth A., «Michael Psellos on the rhetoric of hagiography and the Life
of St Auxentius», Byzantine and Modern Greek Studies, vol. 17, n° 1, 1993 (pp. 43-
55)-

Fowden, Garth, «Bishops and temples in the Eastern Roman Empire A.D. 320-
435», The Journal of Theological Studies, New Series, vol. 29, n°1, 1978 (pp. 53-78).
Geffcken, Johannes, The last days of Greco-Roman paganism, North Holland Pub.
Co., New York, 1978.

Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine, Marc le Diacre, Vie de Porphyre, évéque
de Gaza, Les Belles Lettres, Paris, 1930.

Hagg, Tomas y Rousseau, Philip, «Introduction: Biography and Panegyric», eds.
Hagg, Tomas y Rousseau, Philip, Greek biography and panegyric in the late
antiquity, University of California Press, Berkeley — Los Angeles — Londres, 2000
(pp- 1-28).

Kennedy, George A., Classical Rhetoric and its Christian and Secular Tradition from
Ancient to Modern Times, The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 1999
(1980).

Kinzig, Wolfram, «The Greek Christian Writers», ed. Porter, Stanley E., Handbook
of classical rhetoric in the Hellenistic period (330 B.C.—A.D. 400), Brill Academic
Publishers, Boston, 2001 (pp. 633-670).

Lampadaridi, Anna, La conversion de Gaza au christianisme: La Vie de S. Porphyre
de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570), Société des Bollandistes, Brussels, 2016.
Lausberg, Heinrich, Manual de retdrica literaria. Fundamentos de una ciencia de la
literatura, vol. |, trad. Pérez Riesco, José, Gredos, Madrid, 1990 (1966).

Mussies, Gerard, «Marnas God of Gaza», Aufstieg und Niedergang der R6mischen
Welt, part. Il, vol. 18/4, 1990 (pp. 2412-2457).

Parry, Thomas A., «Reasons of the heart: the narrative construction of emotions»,
Journal of Systemic Therapies, vol. 17, n° 2,1998 (pp. 65-79).

Rosenwein, Barbara, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Cornell
University Press, Ithaca, 2006.

Sfameni Gasparro, Giulia, «Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici e
maghi: modelli retorici di propaganda religiosa e realta storica», coord. Monaca,
Mariangela, Problemi di storia religiosa del mondo tardo-antico: tra mantica e
magia, Lionello Giordano, Cosenza, 2009 (pp. 201-333).

Teja, Ramoén, Marco el Didcono. Vida de Porfirio de Gaza, Trotta, Madrid, 2008.
Teja, Ramdn, «Constantino frente a Constancio Il: la deformacién de la memoria
histdrica entre ‘arrianos’ y ‘nicenos’», coord. Vilella Masana, Josep, Constantino,

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



131

cel primer emperador cristiano?: religion y politica en el siglo IV, Publicacions i
Edicions de la Universitat de Barcelona, Barcelona, 2015 (pp. 473-484).

Torres Prieto, Juana Maria, «Falacias persuasivas en la literatura cristiana antigua:
retdrica y realidad», coords. Marco Simdn, Francisco, Pina Polo, Francisco y
Remesal Rodriguez, José, Fraude, mentiras y engafios en el mundo antiguo,
Universitat Autonoma de Barcelona, Barcelona, 2014 (pp. 209-224).

Torres Prieto, Juana Maria, Didlogo literario y polémica religiosa en la Antigtiedad
tardia, Guillermo Escolar, Madrid, 2021.

Torres Prieto, Juana Maria, «Recursos retdricos en la polémica literaria entre
cristianos y paganos (ss. II-IV): el género del Didlogo», coord. Ldpez Salva,
Mercedes, De cara al Mds Alla: conflicto, convivencia y asimilacion de modelos
paganos en el cristianismo antiguo, Pértico, Zaragoza, 2010 (pp. 95-115).

Torres Prieto, Juana Maria, «Retdrica y argumentacion en la literatura polémica
cristiana de los siglos 11-V», Mainake, vol. 31, 2009 (pp. 271-280).

Torres Prieto, Juana Maria, «Rhetoric and historical distortion: the case of Mark
of Arethusa», eds. Saghy, Marianne y Schoolman, Edward M., Pagans and
Christians in the Late Roman Empire: New Evidence, New Approaches (4% - 8t
centuries), CEU MEDIEVALIA, Budapest, 2017 (pp. 69-79).

Torres Prieto, Juana Maria, «Ars persuadendi»: Estrategias retdricas en la polémica
entre paganos y cristianos al final de la Antigliedad, Editorial de la Universidad de
Cantabria, Santander, 2013.

Torres Prieto, Juana Maria, «Christiani contra paganos: la retdrica de la persuasion
en los discursos polémicos del s. IV», coord. Vespignani, Giorgio, Polidoro. Studi
offerti ad Antonio Carile, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto, 2013
(PP- 59-77)-

Torres Prieto, Juana Maria, «Refutatio et persuasio en las obras apologéticas de
Tertuliano», ‘llu. Revista de Ciencias de las Religiones, anejo XXIV, 2013 (pp. 137-165).
Torres Prieto, Juana Maria, «La retdérica como arma de propaganda y persuasion
en la literatura polémica cristiana. El Discurso contra los griegos de Taciano»,
coords. Bravo, Gonzalo y Gonzalez Salinero, Raul, Propaganda y persuasion en el
mundo romano: actas del VIl Coloquio de la Asociacidn Interdisciplinar de Estudios
Romanos, celebrado en Madrid los dias 1y 2 de diciembre de 2010, Signifer Libros,
Madrid - Salamanca, 2011 (pp. 269-278).

Trombley, Frank R., Hellenic Religion and Christianization (c. 370-529), vol. 1, E. J.
Brill, Leiden — Boston, 1993.

Van Dam, Raymond, «From Paganism to Christianity at Late Antique Gaza».
Viator, vol. 16, 1985 (pp. 1-20).

Van Uytfanghe, Marc, «Hagiographie et son public a ’époque mérovingienne»,
Studia Patristica, vol. XVI, 1985 (pp. 54-62).

Veldzquez, Isabel, La literatura hagiogrdfica. Presupuestos bdsicos y aproximacion
a sus manifestaciones en la Hispania visigoda, Fundacién Instituto Castellano y
Leonés de la Lengua, Segovia, 2007.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 108-131



