
65 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

CULTOS Y ICONOGRAFÍAS JESUITAS EN EL BRASIL (SIGLOS XVI Y XVIII) 

 
Cristina Osswald 

Universidade Politécnica de Macau y CITCEM-Universidad do Porto, Portugal 
 
Los jesuitas fueron importantes agentes en la difusión de los principales cultos e iconografías católicos 
contemporáneos. Entre éstos, hay que mencionar los que eran de especial interés para la Compañía 
en general, como el culto Cristológico, el culto Mariano, el culto a los apóstoles Pedro y Pablo que 
solían ser comparados con Ignacio de Loyola y Francisco Javier respectivamente. Entre los jesuitas a 
quienes se dedicaba un culto especial se encontraban compañeros relacionados con la Misión del 
Brasil: Anchieta, Nóbrega u Azevedo como se aprecia en el magnífico techo de la sacristía de la actual 
catedral de S. Salvador de Bahía. Destaca la contribución jesuita para la creación y el fomento de cultos 
e iconografías de fuerte componente local –Tomé o Zomé y Francisco Pinto o Aimanara. 

Palabras claves: Jesuitas; cultos; reliquias; Brasil; iconografias. 
 

 
The Jesuits were important agents in the diffusion of the most important contemporary cults and 
iconographies in Colonial Brazil. These including cults and iconographies that were particularly 
fostered by the Jesuits, such as Christological and Marian cults, the Apostles Peter and Paul whom the 
Jesuits used to compare to respectively Ignatius of Loyola and Francis Xavier. The missionaries related 
to Brazil – Anchieta, Nóbrega, Azevedo – were given a special cult as illustrated by the magnificent 
ceiling of the sacristy of the present Cathedral of S. Salvador da Bahia. Special reference must be made 
to Jesuit contribution to the creation and promotion of cults and iconographies of strong local 
character – Thomas (Tomé in Portuguese) or Zomé, Francisco Pinto or Aimanara. 

Keywords: Jesuits; cults; relics; Brazil; iconographies 
 
 

Artículo Recibido : 16 de Septiembre de 2025 
Artículo Aceptado : 21 de Octubre de 2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 E-mail:osswaldcristina@gmail.com 



66 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

 
 
Devoción cristológica  

arece claro que los jesuitas o “compañeros de Cristo” fueron fervorosos 
promotores del culto y de la iconografía cristológica en el Brasil Colonial. Entre 
los ciclos pictóricos de la Vida de Cristo que decoran iglesias e instituciones 

brasileñas aun conservadas cabe destacar los 16 cuadros colgados poco después de 
1679 en las paredes de la capilla mayor a ambos lados del retablo de la antigua Iglesia 
Jesuita de S. Salvador de Bahía y actual Catedral. Este ciclo se inicia con la Anunciación 
y termina con la Resurrección de Lázaro.1 (imag. 1) 

 
La importancia de la devoción cristológica fue tan importante que se 

manifestó en el encargo de notables programas iconográficos decorando iglesias 
localizadas en zonas alejadas de las principales áreas urbanas. Tomamos como 
ejemplo la sacristía de la Iglesia de los indios Nhengaíba en la Isla del Marajó (Paraíba). 
En 1670, esta sacristía se encontraba decorada con cuadros de la vida de Cristo 
pintados por el hermano jesuita flamenco conocido localmente por Baltasar Campos. 
El 31 de julio de 1695 fueron expuestas en la capilla de los padres dos imágenes de 
bulto, así como una imagen de Cristo en la Cruz, un Ecce Homo y otras imágenes de la 
Pasión.2 

Entre las devociones cristológicas difundidas por los jesuitas en general y 
también en Brasil cabe destacar la devoción por el Nombre de Jesús. Es decir, la fiesta 
principal común en todas las casas jesuitas en Brasil entre los siglos XVI y XVIII era la 
Fiesta del Nombre de Jesús, celebrada entonces el día 1 de enero. En particular, en el 
Colegio de Salvador de Bahía que estaba dedicado a este culto, se solían celebrar 
fiestas extraordinarias, incluyendo la renovación de los votos por parte de los padres, 

 
1 Calderón, Vicente, «A pintura jesuítica em Salvador –Bahia», Bracara Augusta, 27, 1974, pp. 8 – 16. 
2 Leite, Serafim, História da Companhia de Jesus no Brasil, Portugália / Civilização Brasileira, Lisboa / Rio 
de Janeiro, 1943, vol. III, p. 216. 

P 



67 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

con la presencia del obispo, y de los padres y hermanos de los pueblos vecinos, todo 
ello enriquecido con procesiones, danzas y cantos. En esta ocasión se mostraba a los 
devotos una imagen de roca del Niño Jesús guardada en la capilla del colegio.3  

En 1552, los jesuitas introducirán en Brasil la veneración a la representación del 
Belén o Nacimiento de Jesús. También sabemos que tenían la costumbre de montar 
el Belén con figuras habitualmente de madera o barro en todas las casas y en las 
aldeas misioneras desde finales del siglo XVI (Imag. 2).4  

 
 

 
 
Una carta del misionero Konrad Pfeil SJ datada en 1679 es la referencia más 

antigua que conozco a la difusión del culto del Sagrado Corazón de Jesús entre y por 
los jesuitas de Brasil (Imag. 3). En años siguientes los jesuitas locales decidirán dedicar 
varias instituciones e iglesias a este culto, entre las que cabe destacar el Recolhimento 
do Sagrado Coração de Jesus en San Luis del Marañón.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
3 Leite, Serafim, Breve História da Companhia de Jesus no Brasil 1549 -1760, Livraria A. I, Braga, 1993, pp. 
123 -124, Leite (1938), op. cit., vol. II, p. 311 y Leite (1943), op. cit., vol. III, p. 119.  
4 Leite (1943), op. cit., vol. IV, p. 241. 



68 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

 
En la Iglesia del Colegio en Belén del Pará se puede aún ver un corazón 

rodeado de resplandores que data de entre finales del siglo XVII y siglo XVIII.  
Los jesuitas trasladaron este culto y esta iconografía del Marañón, para 

Mariana, en Minas Gerais, donde Serafim Leite a mediados del siglo pasado vio una 
escultura de un corazón de Cristo suelto, además de una escultura de tres corazones 
respectivamente de Jesús, María y José datados en época colonial..5 

Por supuesto la devoción a la Cruz de Cristo fue una devoción favorecida por 
los jesuitas de Brasil también llamado Terra de Vera Cruz. La catequesis jesuita en 
Brasil se iniciaba siempre con la referencia a la Cruz y, por ello, designaron a varias de 
sus aldeas misioneras y haciendas de Vera Cruz o Santa Cruz. Hicieron, además, de la 
Fiesta de la Exaltación de la Santa Cruz (14 de septiembre) la fiesta titular en estas 
mismas aldeas y haciendas. En las iglesias jesuitas solía ser dedicado un altar al 
Crucifijo con la invocación del Santo Cristo, del Bom Jesus do Bonfim, del Bom Jesus 
dos Aflitos o del Bom Jesus dos Perdões.6 

Se debe a los jesuitas la introducción de los Pasos y de los Misterios de la 
Pasión en Brasil. La referencia más antigua al tema de la iconografía de la Pasión de 
Cristo es precisamente una carta del P. Antonio Blasquez del 1561 que se refiere a una 
acuarela en la iglesia de San Salvador que mostraba a un ángel ofreciendo el cáliz de 
la Pasión al Señor arrodillado en oración en el Huerto. El tabernáculo estaba además 
decorado con el Calvario en el cual se mostraba a Cristo cargando con la Cruz y aun a 
los ángeles con los Instrumentos de la Pasión. El altar mayor de la iglesia de San Luis 
del Marañón mostraba esculpidos cuatro ángeles con los instrumentos de la Pasión.7 
En 1584, Fernão Cardim menciona un ciclo de cuadros con la Pasión, que decoraba la 
capilla de los hermanos en la misma institución.8 De mediados del siglo XVII data la 
decoración de la Capilla del pueblo de San José en el Estado de Pará la cual fue 
fundada por un matrimonio de mecenas y ornada por los mismos con retablo, 
imágenes de bulto y paneles de grande valor hechos en Roma, que representaban la 
Pasión de Cristo.9  

Destacan las imágenes usadas durante las festividades organizadas por los 
jesuitas en Semana Santa. Por ejemplo, a inicios del siglo XVII, en la iglesia de S. 
Salvador de Bahía había siete imágenes de bulto representando los siete pasos de la 
Pasión de Cristo, las cuales eran usadas el Viernes Santo. Es decir, los creyentes eran 
ayudados en la vivencia del mensaje del sermón a través de la visualización de estas 
siete imágenes.10 De igual modo, a principios del siglo XIX, se conservaban en la Aldeia 

 
5 Leite (1943), op. cit., vol. IV, p. 242. 
6 Leite (1943), op. cit., vol. IV, p. 239, Leite (1945), op. cit., vol. VI, p. 58, y Leite (1949), op. cit., vol. VII, 
pp. 405-406. 
7 «Carta del P. Antonio Blasquez a los padres y hermanos de Coimbra, S. Salvador de Bahía, 23 de 

setiembre de 1561», Monumenta Brasiliae, ed. Serafim Leite, vol. III, p. 41. 
8 Cardim, Fernão, Fernão de, Tratados da Terra e Gente do Brasil, transcrição, introd. e notas por Ana 
Maria de Azevedo, Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos, Portugueses, 
Lisboa, 2000, p. 248. 
9 Bettendorff, João Filipe, «Chronica da Missão dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão», Revista do Instituto Historico e Geographico Brazileiro, LXXII, 1910, p. 621. 
10 Leite (1945), op. cit., vol. V, p. 130. 



69 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

de S. Lourenço, en el Estado de Río de Janeiro, pequeños oratorios en forma de casas 
dedicados a las estaciones de la Semana Santa.11 

Como hemos podido concluir de la consulta exhaustiva de los inventarios de 
los colegios jesuitas de Brasil llevados a cabo por ocasión de la Supresión de la 
Compañía de Jesús (1760), la Última Cena era el tema más común en la decoración de 
refectorios de los colegios de la Compañía, tanto en Portugal como en Brasil.12 

Los jesuitas introducirán el culto al Santísimo Sacramento en Brasil(Imag. 4). 
Promoverán la comunión frecuente y las cofradías irradiarán esta devoción hacia las 
aldeas jesuitas a partir de Bahía en 1574, donde además incorporarán la costumbre 
de exponer el Santísimo Sacramento. Por su intervención, el Santísimo Sacramento 
fue expuesto también en todas las capitanías y se realizaron novenas y procesiones 
durante las guerras con los holandeses. De acuerdo con una carta del General Muzio 
Vittelleschi, fueron los jesuitas los que instituirán las preces a las cuarenta horas en 
los colegios de Bahía, Río de Janeiro y Pernambuco en 1618. Por último, el P. Bento 
Oliveira instituyó en el Pará, en 1695, las cuarenta horas en el Colegio de Santo 
Alejandro para aplacar las tempestades.13  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Entre las imágenes de Cristo con valor taumatúrgico en el Brasil Colonial cabe 

destacar la imagen de Cristo en la Cruz llamada Cristo de Iguapé que continua a ser 
venerada. Hemos encontrado la referencia a esta imagen en la obra del P. Manuel da 
Fonseca intitulada Vida do Veneravel Padre Belchior de Pontes, da Companhia de Jesus 

 
11 Telles, Augusto Carlos da Silva,  «A Igreja de N. Sª da Assunção de Anchieta e as aldeias missionárias 
jesuíticas», Revista do Instituto Histórico Geográfico Brasileiro, 410, 2001, p. 48. 
12 Osswald, Maria Cristina, «Ambientes jesuítas no Brasil à data da Supressão», Bulletin for Spanish and 
Portuguese Historical Studies, 35, 2011, p. 76. 
http://digitalcommons.asphs.net/cgi/login.cgi?return_to=http%3A%2F%2Fdigitalcommons.asphs.net%2
Fcgi%2Fviewcontent.cgi%3Farticle%3D1013%26context%3Dbsphs&situation=subscription&context=bsp
hs&article=1013 
13 Leite (1993), op. cit., pp. 130- 131. 



70 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

da Provincia do Brasil (1752). Narra Fonseca el curioso episodio, según el cual un grupo 
de indios encontró una imagen del Buen Jesús en la playa cerca del pueblo de Iguapé, 
S. Paulo, en 1647. Según la tradición local, dicha imagen había sido arrojada al mar por 
portugueses durante un ataque de corsarios. La imagen fue durante varios años 
conservada en un tanque, pues, se creía en la época que el agua de este tanque 
estaba santificada por esta imagen y tenía por ello propiedades curativas.14 
 

Devoción mariana 
Se estima que la devoción mariana en el Brasil Colonial se manifestaba en nada 

menos que 94 advocaciones distintas. En lo que respecta a los jesuitas y al culto de 
María, la existencia de imágenes marianas con cualidades taumatúrgicas en Brasil es 
referida desde el inicio de la presencia jesuita en 1549. En el siglo XVII, Nuestra Señora 
era la patrona de todas las aldeas y casas jesuitas, en el estado del Ceará, desde 
Ibiapaba a Aquirás, con la excepción de Parangaba.15 

Naturalmente, debido al hecho de que los jesuitas fueron los primeros 
misioneros católicos en fijarse de modo estable en Brasil, se distinguirán, a veces, con 
respecto a otras órdenes, en la introducción de devociones varias. Mientras los 
franciscanos fueron junto a los jesuitas agentes fundamentales en el fomento del 
Culto de Nuestra Señora del Rosario en el Brasil Colonial, el culto de Nuestra Señora 
de la Luz fue muy popularizado tanto por los jesuitas como por los benedictinos  

En particular, iglesias jesuitas dedicadas a Nuestra Señora de la Luz 
proliferaron en los Estados de Río de Janeiro, Paraná, Río Grande, y Paraíba (Imág. 5). 
De igual modo, hay que mencionar que además del Colegio en San Luis, la misión del 
Marañón fue dedicada a Nuestra Señora de la Luz a inicios del siglo XVII. 

 
La primera iglesia jesuita en S. Salvador de Bahía honraba a Nuestra Señora de 

la Ayuda. A partir de esta iglesia construida en 1549 en Salvador, esta devoción se 
convirtió una de las principales devociones marianas. Por lo menos en el Estado de 

 
14 Fonseca, Manuel da, Vida do Veneravel Padre Belchior de Pontes, da Companhia de Jesus da Provincia 
do Brasil, Na Officina de Francisco da Silva, Lisboa, 1752, pp. 188-191. 
15 Leite (1943), op. cit., vol. IV, p. 242. 



71 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

Bahía, el éxito de esta devoción se debió, en gran parte, a las cualidades 
taumatúrgicas atribuidas a la Igreja de Nossa Senhora da Ajuda en Porto Seguro. 
Desde el año de 1551, esta iglesia era visitada por muchos peregrinos, pues era vox 
populi en toda la costa que su fuente, que había brotado por milagro debajo del altar, 
tenía virtudes de curación.16 Según leemos en el Santuário Mariano, vol. IX, en el altar 
mayor de esta iglesia era venerada una escultura en madera estofada, manufacturada 
en Lisboa con una estatura de 6,5 palmos. Tenía en el brazo izquierdo la figura del 
Niño Jesús, con manto y corona, y además el Niño también tenía una corona de plata. 
Esta imagen era trasportada durante las procesiones en tiempos de sequía, o, al 
contrario, de excesivas lluvias.17  

El papel desarrollado por los jesuitas en la difusión del culto de Nuestra Señora 
de la Concepción en Brasil se inserta en el favor de este culto por parte de la Corona 
de Portugal. En especial, recordamos que, en 1646, D. João VI declaró Nuestra Señora 
de la Concepción patrona de Portugal y de su Imperio.  

De hecho, en la segunda mitad del siglo XVII, era costumbre instituida entre 
los jesuitas pedir la intercesión a imágenes de Nuestra Señora de la Concepción 
durante los largos y peligrosos viajes marítimos, así como en tempestades. Entre 
éstas, tomo como ejemplo una imagen en madera local de morutim, la cual fue 
encargada por el misionero luxemburgués Johan Philip Bettendorff en Tapajoz 
(Amazonia), que mostraba a Nuestra Señora de la Concepción rodeada por los dos 
primeros santos jesuitas: San Ignacio de Loyola y San Francisco Javier. Pues bien, la 
noche antes del montaje de la imagen en el altar hubo una tempestad tan terrible que 
fue interpretada como presagio de un gran castigo sólo remediado por la intercesión 
de esta imagen de la Virgen María.18 

Por supuesto, el hecho de que varias zonas de Brasil fueran disputadas no sólo 
entre portugueses e indios sino entre portugueses y otras potencias coloniales 
europeas (Francia, Inglaterra y Holanda) contribuyó a la extensión de la devoción a 
Nuestra Señora de la Paz. La primera referencia que conocemos a esta iconografía en 
tierras de Vera Cruz es la mención a la importación desde Lisboa (con gran 
probabilidad en 1620) de una imagen con esta devoción para la iglesia de Olinda, 
Pernambuco, la cual se encontraba expuesta en 1666.19 Algunos años mas tarde, en 
1672, fue expuesta en una de las capillas laterales de la Iglesia Jesuita de Salvador de 
Bahía una imagen con la misma advocación, la cual había sido hecha en Lisboa de 
madera ricamente estofada y de 7 palmos de altura.20  

Al igual que Nuestra Señora de la Paz, la devoción a Nuestra Señora de la 
Vitória proliferó en particular durante los períodos de guerras o amenaza militar. De 
hecho, en 1614 fue expuesta una imagen de Nuestra Señora de la Vitoria en el altar de 
la iglesia del Colegio Jesuita de San Luis del Marañón como agradecimiento por la 
vitoria de las tropas portuguesas sobre los franceses.21 

En la sacristía de la antigua Iglesia de los Jesuitas y actual Catedral de S. 
Salvador de Bahía se conserva una imagen de Nuestra Señora de San Luca o del 

 
16 Cardim, op. cit., p. 227, y Leite (1938), op. cit., vol. I, p. 205. 
17 Santa Maria, op. cit., vol. IX, p. 21. 
18 Bettendorff, op. cit., p. 169.  
19 Leite (1945), op. cit., vol. V, p. 419. 
20 Santa Maria, op. cit., vol. IX, p. 40. 
21 Bettendorff, op. cit., p. 9. 



72 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

Populo (Imag. 6). En el periodo colonial, se creía que se trataba de la imagen que 
había traída por Inácio de Azevedo de Roma cuando encontró “la gloria del martirio” 
en los mares de Canarias en 1570. Reza la leyenda hagiográfica que, después de que 
milagrosamente los hugonotes no hubieran conseguido arrancar la imagen de las 
manos de Azevedo, esta imagen había sido recogida por católicos y había sido 
enviada hasta Salvador de Bahía en 1575. Lo que es históricamente verdadero es que 
en la década de 1580 se conservaba una imagen con esta advocación en la misma 
institución, pues, Fernão Cardim menciona en 1584 la ejecución de un nuevo relicario 
que tenía en el centro la imagen de Nuestra Señora de San Luca.22  

 
 
Este culto continuó siendo muy importante en los siglos XVII y XVIII en 

Salvador de Bahía. En 1639, fue trasladada desde Portugal una imagen de Nuestra 
Señora de San Luca para S. Salvador de Bahía, que se colocó en el altar durante el día 
de Santo Ignacio (31 de julio). En 1724, fue ordenada la construcción de una capilla 
dedicada a Nuestra Señora de los Cuarenta Mártires, que era la designación local para 
Nuestra Señora de San Luca. El retablo de esta capilla mostraba en el centro a Nuestra 
Señora flanqueada por los cuarenta mártires (Ignacio representado en un plano 
superior en relación a sus 39 compañeros).23 

 
22 Cardim, op. cit, pp. 247 -248. 
23 Leite (1945), op. cit, vol. V, p. 133, y Leite (1993), op. cit, p. 125.  



73 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

La documentación nos informa acerca de la contribución de distintos jesuitas 
al fomento de algunas devociones. En otras palabras, el éxito de ciertas devociones 
y de ciertas imágenes fue motivado por el hecho de que se trataban de devociones e 
imágenes muy queridas por algún miembro de la Compañía. Para dar algunos 
ejemplos, comienzo con la referencia a la obra History of Brazil. En esta obra, el viajero 
anglicano inglés Robert Southey, que visitó Brasil a principios del siglo XVIII, comenta 
que António Vieira en su niñez había sido muy devoto de dos imágenes (ídolos para 
el autor) de Nuestra Señora de la Fe y de Nuestra Señora de los Milagros en Bahía. 
(Imag. 7)24  

s 
 
Al igual, el P. Johann Felipe Bettendorff nos informa de que él mismo había 

pintado una imagen de Nuestra Señora del Socorro para la Iglesia de Inhuaba en el 
Pará. A esta imagen se le atribuían además propiedades curativas. Es decir, se creía 
que la intercesión de esta imagen, además de que una imagen de San Francisco 
Javier, había librado al pueblo de la plaga de la viruela.25 

Se conserva aún una preciosa imagen de Nuestra Señora de los Milagros en la 
Capela do Recolhimento de Santa Teresa en S. Luís, Marañón, de las hermanas de 
Santa Dorotea, fundado por el célebre jesuita Gabriel Malagrida (1689-1761). Esta 
imagen sigue siendo de especial devoción, pues Malagrida tenía la costumbre de 
recorrer las calles pidiendo limosna con dicha imagen en las manos.26  

Los jesuitas tenían no sólo un fervor especial por San José (designación de 
muchas aldeas jesuitas) sino también por el culto de la llamada Trinidad Jesuítica: 
Jesús – María – José. Por ejemplo, según Manuel da Fonseca, en la Aldea de San José 
aproximadamente a 20 leguas de S. Paulo había un grupo de esculturas de bulto 
representando la huida a Egipto.27 El culto de la Santa Parentela (Jesús con sus padres 
y abuelos) también fue propagado por los jesuitas en Brasil al igual que en la India o 
en Portugal. Volviendo a Brasil, en la iglesia del Seminario de Belén en Bahía, 

 
24 En esto trabajo consultei la versión portuguesa publicada en el Brasil: Southey, Robert, História do 
Brasil, B. L. Garnier, Rio de Janeiro, 1862, vol. IV, p. 160. 
25 Bettendorff, op. cit., p. 593. 
26 Domingos, Ernesto, «Iconografia mariana nas antigas missões do Brasil», Acta Congressus 
Mariologici-Mariani in Lusitania, anno 1967 celebrati, Pontificia Academia Mariana Internationalis, Roma, 
1970, p. 409. 
27 Fonseca, op. cit, p. 146. 



74 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

construida entre 1626 y 1724, dos de los altares colaterales honran a Santana y a San 
Joaquín respectivamente.28 

 
Los apóstoles 
Entre los ciclos pictóricos más antiguos, que incluían a los apóstoles, hay que 

mencionar el de la Iglesia Jesuita de S. Salvador pintado antes de 1583, el cual 
ilustraba pasos de la vida de Cristo y de los doce apóstoles.29 

Por supuesto, el culto de San Pedro y San Paulo, con los cuales la hagiografía 
jesuita solía comparar a San Ignacio y a San Francisco Javier (en la Iglesia de Salvador 
la imagen de San Francisco Javier en tamaño natural hacia pareja con la imagen del 
Apóstol San Paulo), tenía un papel importante en el contexto devocional e 
iconográfico jesuítico brasileño. En 1554, los jesuitas fundaron en Bahía el primer 
pueblo dedicado a San Pablo en territorios de Brasil. En particular, bastaría referir el 
hecho tan conocido de que el nombre de la ciudad de S. Paulo proviene precisamente 
del nombre del colegio jesuita local.  

 
Ángeles, arcángeles y Viejo Testamento 
La devoción por los ángeles fue una devoción particular de los jesuitas durante 

toda la Época Moderna. En Brasil, la primera fiesta celebrada por los jesuitas fue 
precisamente la Fiesta del Ángel en 1549. Tres anos después, en 1552, fue introducida 
la fiesta del Ángel Custodio y fue encargado un cuadro con el mismo culto para la 
iglesia de Salvador. Durante una epidemia en Piratininga, fueron organizadas nueve 
procesiones dedicadas a los nueve coros de ángeles. En S. Paulo, así como en el resto 
del Brasil Colonial, se desarrolló además una especial devoción por los Arcángeles San 
Miguel y San Rafael.30 Manuel Fonseca, en su biografía del P. Belchior Pontes, explica 
la especial devoción de algunos grupos de indios por la representación del Arcángel 
San Miguel, con el argumento de que esta iconografía entraba fácilmente en los 
corazones de éstos, debido al hecho de representar el triunfo alcanzado sobre el 
demonio.31 

En cuanto a las representaciones del Viejo Testamento en el Brasil Colonial 
(pensamos que la iconografía del Viejo Testamento era más rara que la iconografía 
del Nuevo Testamento), merece que se destaque el ciclo aún existente que decora la 
sacristía de S. Salvador. Este ciclo de 17 cuadros empieza con la expulsión del Paraíso 
y termina con la decapitación de Holofernes por Judith.32   

 
San Tomás Apóstol y mártires paleo-cristianos 
Sin duda el culto y la iconografía del Apóstol Santo Tomás en Brasil supone un 

interesante aporte sincrético y ingenioso, dado que los jesuitas, en su tarea 
evangelizadora, divulgaron una historia hagiográfica combinando creencias locales 
con la hagiografía cristiana. Para sintetizar, a partir de la Información de las partes del 

 
28 Leite (1945), op. cit, vol. V, p. 195.  
29 Cardim, op. cit, p. 219. 
30 Leite (1938), op. cit. vol. II, p. 317. 
31 Pontes, op. cit., p. 143. 
32 Calderón, op. cit., pp. 24 – 28.  



75 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

Brasil (1549), los jesuitas fueron principales divulgadores de la identificación de una 
divinidad india local – Zomé – con Tomás o Tomé en portugués.33  

Así, todos los cronistas de Brasil hasta Simão de Vasconcellos divulgan los 
vestigios del pasaje fantasioso del apóstol Santo Tomás por Brasil. A mediados del 
siglo XVII, Vasconcellos visitó cinco de estas huellas en varios lugares de Brasil, de 
Paraíba a S. Vicente. Entre éstos, las huellas en un arrecife en San Vicente y en una 
fuente de agua dulce, la cual era considerada milagrosa por el pueblo pues brotaba 
de una piedra donde, según la tradición, Santo Tomás había pisado. Vasconcellos 
apunta dos razones para que el pueblo considerase milagrosa esta fuente. Para unos, 
la fuente habría nacido de una piedra. Para otros, la fuente había nacido en un punto 
en que Santo Tomás había tocado con el pie. El mismo cronista hace referencia a una 
roca al sur de Río de Janeiro que, de acuerdo con una tradición local, tenía rastros del 
bastón de Santo Tomás y también a la devoción a unas huellas atribuidas a Santo 
Tomás y a su compañero Crisóstomo en Paraíba. Allí, Vasconcellos escuchó que la 
gente local veneraba una cruz que habría sido ofrecida a sus antepasados por el 
propio Santo Tomás. Los indios habían por eso esculpido la imagen y el nombre de 
Santo Tomás en una piedra. Esta representación de la cruz sería, en el texto del 
mismo autor, la misma piedra venerada por sus atribuciones taumatúrgicas en la 
ciudad mexicana de Oaxaca después de haber superado milagrosamente la tentativa 
de Francis Drake de quemarla y de haberse trasladado a sí misma.34  

Entre los mártires antiguos a cuyo culto e iconografía los jesuitas 
contribuyeron de modo fundamental en el Brasil colonial hay que incluir a San 
Sebastián. Como es de conocimiento general, la designación oficial escogida por los 
portugueses para Rio de Janeiro fue de S. Sebastião do Río de Janeiro. Obviamente, 
como era praxis común (por ejemplo, tal era el caso de S. Salvador de Bahía de Todos 
Los Santos) tal designación se debió a que la región donde fue fundada esta ciudad 
por los portugueses fue conquistada el día de S. Sebastián (20 de enero) a los 
franceses en 1565 y, según creían los portugueses, por voluntad del proprio santo 
mártir.35 

Los jesuitas fueron agentes en el fomento del culto local a San Sebastián en 
Río de Janeiro de diferentes modos. En 1565, el Padre Gonçalo de Oliveira fundó una 
iglesia con esta devoción.36 De hecho, concordamos completamente con la 
observación de Vinicius Miranda Cardoso según el cual los jesuitas, en cuanto que 
trasportadores y guardianes de la joya patronal, o sea, de una reliquia del santo, 
contribuirán a propiciar en la ciudad la presencia física y tangible del santo.37 Es decir, 

 
33 «Dicen ellos que sancto Thoma, a quien lama Zome paso por aqui. Esto les quedo por dicho de sus 
antepasados que sus pisadas esta señaladas cabo un rio, las q les yo fue a ver por mas certeza de la 
verdad, y vi con los propios ojos cuatro pisadas muy señaladas con sus dedos, las cuales cubre el rio 
quando hinche.» («Información de las partes del Brasil (1549)», Cartas dos Jesuítas do Oriente e do Brasil 
1549-1551, apresentação por José Manuel Garcia, Instituto Nacional da Biblioteca e do Livro, Lisboa, 
1993, s/p) 
34 Vasconcellos (2001), op. cit,, pp. 114-119. 
35 Cymbalista, Renato, «A presença dos Santos mártires e relíquias sagradas na construção do território 
cristão da América portuguesa», Revista Lusófona de Ciência das Religiões, 15, 2009, p. 212, y Cymbalista, 
Renato, «Os mártires e a cristianização do território na América Portuguesa, sécs. XVI e XVII«, Anais do 
Museu Paulista, 18, 2010, p. 72. 
36 Leite (1938), op. cit. vol. II, p. 391.  
37 Cardoso, Vinicius Miranda, «Cidade de São Sebastião: o Rio de Janeiro e a comemoração de seu santo 
patrono nos escritos e ritos jesuíticos, c.1585», Revista Brasileira de História 32/63, 2012, p. 22. 



76 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

en 1584, el Visitador Cristóvão de Gouveia trajo una reliquia del glorioso San Sebastián 
engastada en un brazo de plata. La llegada de esta reliquia a la ciudad de Río de 
Janeiro fue motivo para imponentes celebraciones con la realización de una 
procesión, de un auto de teatro en la ciudad de Río de Janeiro, por ser el patrono de 
la ciudad, terminando con beso a la reliquia. Durante el cortejo, el brazo subió la 
colina principal hasta el edificio de los jesuitas y fue colocado en el sagrario. Es 
probable que más tarde esta reliquia fuese insertada en una escultura del santo en la 
capilla doméstica de los miembros de la comunidad jesuita en Río de Janeiro.38 
Además, a partir de esta fecha, los jesuitas tenían la costumbre de montar pomposas 
celebraciones para marcar el día del santo con la representación de un auto, varios 
coros y varias figuras vestidas de modo muy lujoso.  

A todo ello hay que unir el favor del culto y de la iconografía de Santa Úrsula y 
las once mil vírgenes en Brasil, que se explica como parte de un culto característico 
del Reino de Portugal. Es decir, este culto era ya popular en Portugal desde la 
formación del Estado, pues dos de los principales episodios de la Reconquista, los de 
la Conquista de Lisboa (1447) y de la Conquista de Alcácer do Sal (1217) eran 
celebrados el día de Santa Úrsula que es el 21 de octubre. Sobre todo, el número 
impresionante de 11.000 cuerpos era particularmente adecuado a la difusión de 
reliquias, elemento esencial de la estrategia de evangelización católica post 
tridentina, en los territorios en constante aumento de los Imperios Ibéricos.  

La referencia más antigua que hemos encontrado al fomento de este culto por 
parte de los jesuitas es una carta de 1558 en la cual se buscaba que estas vírgenes 
mártires sirviesen como ejemplos para incentivar la castidad entre las mujeres 
brasileñas.39 La introducción y desarrollo de esta devoción en Brasil se encuadra en 
una estrategia general de la Compañía de Jesús. Aparentemente, los jesuitas tenían 
incluso el monopolio de las reliquias de las Once Mil Vírgenes en los territorios del 
Imperio Portugués. En 1579, Mercuriano concedió licencia al Provincial Anchieta para 
que se fundasen cofradías con esta devoción en los colegios a cargo de los 
estudiantes. El motivo fue la llegada a Bahía de las dos primeras cabezas en 1575. 40  

En 1583, el visitador de la Provincia del Brasil el P. Cristóvão de Gouveia trajo 
consigo una cabeza (ya había dos cabezas de estas vírgenes en Salvador) con otras 
reliquias engastadas en un busto de plata. En esa ocasión, además de las danzas y 
canto por los estudiantes del Colegio de Bahía, destacó la procesión también 
organizada por los estudiantes, durante la cual una gigantesca nave con Santa Úrsula 
y sus compañeras era seguida por un ángel exhortando al público a aceptar a su fe. 

En 1585, fue ordenada una congregación con este culto. Las mujeres eran muy 
devotas de estas reliquias, pues regalaron espejos para los vidrios del nuevo relicario 
hecho en 1585.41 Así, alrededor de 1584, había tres cabezas en la iglesia del Colegio 

 
38 Cardim, op. cit., pp. 265-266, y Cardoso, op. cit, p. 18. 
39 «Carta de un jesuita anónimo, Bahía, 12 de setiembre de 1558», Cartas Avulsas, 1550-1568, Officina 
Industrial Graphica, Rio de Janeiro, 1931, p. 205. 
40 Osswald, Maria Cristina, «The Society of Jesus and the Diffusion of the Cult and Iconography of St. 
Ursula and the Eleven Thousand Virgins in the Portuguese Empire during the second half of the 16th 
century», Actas do Colóquio Internacional Companhia de Jesus na Península Ibérica nos sécs. 16 e 17 – 
Espiritualidade e Cultura, Instituto de Cultura Portuguesa da Faculdade de Letras da Universidade do 
Porto, Centro Inter-Universitário de História da Espiritualidade da Universidade do Porto, Porto, 2005, 
vol. II, p. 602 y p. 605. 
41 Cardim, op. cit., p. 217 y p. 248. 



77 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

jesuita de Salvador de Bahía (una era incluso considerada localmente la cabeza de la 
propia Santa Úrsula, mientras que las otras dos serían de Santa Áurea y de Santa 
Cordula), una en Olinda (Pernambuco) y una cuarta en S. Paulo (en 1654, el número 
de cabezas de las vírgenes registradas en S. Paulo era de 4).42 Entre 1602 y 1603 dos 
nuevos bustos relicarios en plata dorada fueron ofrecidos a la congregación de las 
11.000 vírgenes de Salvador de Bahía y sabemos también que la fiesta era celebrada 
con grande esplendor pues sus gastos ascendieron a 1000 cruzados anualmente.43 
De acuerdo con el inventario del Colegio Jesuita de la misma ciudad de 1760, en la 
capilla de Santa Úrsula, eran guardados una imagen de bulto grande en plata y más 
de diez bustos de las santas vírgenes (Imag. 8).44 

 
 
El culto de Santa Úrsula y sus compañeras mártires continuó siendo 

importante en los siglos XVII y XVIII en Brasil en particular en relación con el contexto 
educativo. Así, el año escolar empezaba el día 21 de octubre o sea el día de las 11.000 
Vírgenes. Además, estas mártires eran honradas como patronas de los estudiantes 
de los colegios jesuitas en Brasil. Por fin, en 1719, estas mártires fueran designadas 
patronas de Brasil debido al hecho de que sus reliquias habían sido las primeras 
transportadas a la América Portuguesa antes del año de 1584.45  

Por su parte, San Mauricio, el capitán de la legión tebana, era particularmente 
venerado en la Capitanía del Espírito Santo. A las reliquias de San Mauricio que 
existían en la década de 1580 en la iglesia de la Vila de Vitória se atribuían, a finales 
del siglo XVI, amplios poderes en casos de desastres naturales tales como sequías 
prolongadas o lluvias intensas. Tal caso se habría dado en 1595 cuando la lluvia 
después de una larga sequía fue atribuida a la intercesión del mártir.46 

 
42 Leite (1993), op. cit., p. 133. 
43 Figueira, Luís, «Carta Bianual da Província do Brasil 1602 – 1603», Leite, Serafim, Luiz Figueira: a sua 
vida heróica e a sua obra literária, Agência Geral do Ultamar, Lisboa, 1940, p. 96. 
44 Leite, op. cit., 1949, vol. VII, p. 407. 
45 Oxi Flexor, Maria Helena, «As Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia: intercessões na 
Arte», Revista do Instituto Histórico Geográfico Brasileiro, 164, 2003, p. 23. 
46 Leite, op. cit., vol. I, pp. 216-21. 



78 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

Sin embargo, los jesuitas fomentaron el culto y la iconografía de muchos otros 
mártires paleo-cristianos y medievales en Brasil entre los siglos XVI y XVIII. A finales 
del siglo XVI, en el Colegio de Río de Janeiro, se construyó una capilla doméstica con 
un relicario de mármol blanco con elegantes embutidos de jacarandá. Este relicario 
fue esculpido con las estatuas doradas y pintadas de colores dorados del Apóstol 
Santiago, y también de los mártires San Macario de Alexandria (+395), San Demetrio 
de Tessalónica (siglo IV), San Juliano (+ 352), San Zenón obispo de Verona (siglo IV), 
San Mauricio, líder de la legión tebana (siglo III), Santa Mónica, además de tres 
compañeras de Santa Úrsula y tenía incrustadas en el pecho una cajita de cristal con 
la respectiva reliquia. En 1619, llegarán de Lisboa varias estatuas con reliquias de otros 
mártires paleo-cristianos, hechas en madera y revestidas en oro, destinadas a la 
iglesia de S. Salvador. Más concretamente se trataba de las representaciones de los 
papas mártires Sixto I (43-125), Ponciano (230-235), Fabiano (236-250), San Valeriano, 
San Demetrio y también de las Santa Inés y Santa Julia de Cartago (siglo V).47  

Dos mártires paleo-cristianos fueron de especial devoción en Marañón. A 
mediados del siglo XVII Papa Urbano VIII (1568-1644) regaló a los jesuitas locales 
reliquias de los santos mártires Santo Alejandro y San Bonifacio(imágenes 9-10). Estas 
reliquias fueron destinadas a los jesuitas del Colegio de Belén y al Colegio de Marañón 
respectivamente  

                 
 
Al final del siglo XVII las reliquias de San Alejandro eran colocadas para su 

veneración en un valioso túmulo de oro. También en el Marañón, entre los retratos 
que decoraban una de las salas de la residencia de los padres en 1698, se encontraban 
los retratos de los mártires San Lorenzo y del obispo P. Apolinas, mártir de Etiopia.48  

En el Norte y en el Nordeste de Brasil, los jesuitas tuvieron un importante 
papel en el fomento de la devoción a vírgenes mártires invocadas por el pueblo por 
sus poderes curativos. Entre estas hay que mencionar a Santa Apolonia, invocada 
para curar males de dientes, Santa Lucía, la cual es invocada por los enfermos 
oftálmicos, o Santa Quitéria, invocada por la gente con problemas de angustia o 

 
47 Idem, vol. I, pp. 393 y 453, y Idem, vol. II, p. 311. 
48 Bettendorff, op. cit, p. 178, p. 226 y p. 459. 



79 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

depresión.49 En este contexto, hay también que mencionar que, en 1584, se 
otorgaron atributos taumatúrgicos a la Iglesia jesuita de los dos mártires San Cosme 
y San Damián en Olinda.50 

 
 Jesuitas 

El techo de la sacristía de la iglesia del Colegio de Bahía, el cual fue pintado 
entre 1683 y 1694, es considerado como la más importante obra de hagiografía jesuita 
pintada en el Brasil Colonial. Cada uno de los 21 paneles de este ciclo muestra uno 
retrato de un padre o de un hermano miembro de la Compañía. En el centro se 
encuentra San Ignacio rodeado por San Francisco Javier y San Francisco de Borja. 
Entre los jesuitas representados se ve también al B. Luigi Gonzaga, varios mártires del 
Japón, de Inglaterra y también, claro está, de Brasil, e incluso uno del P. Anchieta, 
cuya canonización se pretendía fomentar (Imágenes 11- 13).  

 

                  
 
 

 
49 Leite (1943), op. cit., vol. IV, p. 246. 
50 Ibidem (1938), vol. I, p. 453, Ibidem (1938), vol. II, p. 311. 



80 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

                    
 
 
 
Es comprensible que algunas figuras jesuitas, entre las cuales los primeros 

santos de la Compañía, ocuparan un hogar destacado en el culto y en la iconografía 
jesuitas del Brasil en la Época Moderna. Por ejemplo, sabemos que estatuas de San 
Ignacio de Loyola, San Francisco Javier y San Francisco de Borja decoraban las 
fachadas de la cornisa de la Iglesia del Colegio de Pará, dedicada a San Francisco 
Javier, así como de la iglesia del Colegio de Bahía a mediados del siglo XVIII. En la 
antigua iglesia de la Compañía en Olinda hay una preciosa estatua de oro de Ignacio 
de Loyola, que fue labrada en Brasil en 1725 y fue precedida en tres años por la estatua 
de Francisco Javier adornada esta última con una bonita diadema de oro. De acuerdo 
con los inventarios hechos después de la Supresión de la Compañía, en la segunda 
mitad del siglo XVIII abundaban esculturas de los cuatro santos estofadas en oro.51  

Una orden del General Ignazio Visconti en 1752 determinó que todos los 
grandes colegios de Brasil tuvieran dos capillas dedicadas respectivamente a Ignacio 
de Loyola y Francisco Javier (Imag. 14). Sin embargo, el culto de los dos primeros 
santos de la Compañía tenía un origen muy anterior. En 1612, una estatua de Ignacio 
Loyola, entonces beato, que llegó de Lisboa a Olinda, sería la primera imagen del 
fundador de los jesuitas que habría sido enviada desde Portugal para Brasil.. 

Naturalmente, el culto de Ignacio y de Francisco Javier fue especialmente fomentado 
después de la canonización conjunta en 1622. De aquí resultó la proliferación de 
pueblos y parroquias dedicadas a San Ignacio o a San Francisco Javier.52  

 

 
51 Ibidem (1943), vol. III, p. 218, y Maria Helena Oxi Flexor, Igrejas e Conventos Conventos da Bahia, DF: 
Iphan / Programa Monumenta, Brasília, 2010, p. 13. 
52 Leite (1945), op. cit, vol. V, p. 320, p. 419, y Leite (1945), op. cit, vol. VI, p. 18. 



81 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

 

 
Hasta el momento, dispongo de más información en relación a aspectos del 

culto y de la iconografía de Francisco Javier que de Ignacio de Loyola en Brasil, lo que 
me hace suponer que en la misión de Brasil el culto del misionero del Oriente sería 
más importante que el culto del Fundador de la Compañía  (Imag. 15). Para concretar, 
a mediados del siglo XVII, la misión del Ibiapaba fue colocada bajo la protección de 
Francisco Javier. En 1686, fue construida una iglesia dedicada a él en el Estado del 
Pará y fue instituida una cofradía en su honor, además de ser colocada una estatua 
del Santo en la aduana. Esta devoción fue muy importante en el Pará donde fueron 
construidas por lo menos tres iglesias con esta devoción entre finales del siglo XVII y 
la primera mitad del siglo XVIII.53 

Como agradecimiento por las salvaciones atribuidas a San Francisco Javier, 
después de una terrible peste que asoló Bahía en 1686, un precioso busto relicario en 
plata con damasco que mostraba al Santo con barbas encaracoladas y una mirada 
oblicua fue colocado en la iglesia de Salvador.54 Rocha Pitta, en su obra América 
Portuguesa (1730), refiere también que durante esta epidemia fue organizada una 
procesión solemne con la imagen de este santo por la ciudad de Salvador. Después, 
por facultad de D. Pedro II, esta procesión fue establecida con carácter anual el día 10 
de mayo.55 

 
53 Sobral, Sobral, Maria de Lourdes, As missões religiosas e o barroco do Pará, Universidade Federal do 
Pará, Belém, 1986, p. 19 y p. 78. 
54 Campos, João da Silva, Procissões tradicionais da Bahia, 2. ed. rev., Secretaria de Cultura e Turismo / 
Conselho Estadual de Cultura, Salvador, 2001, pp. 318-319. 
55 Rocha Pitta, Sebastião da, Historia da America Portugueza, desde o anno de mil e quinhentos do seu 
descobrimento, até de mil e setecentos e vinte e quatro, Officina de Joseph Antonio da Sylva, Impressor 
da Academia Real, Lisboa, 1730, pp. 432-433. 



82 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

 
 

Se solía interceder a San Francisco Javier durante las tempestades marítimas. 
Los poderes atribuidos a este santo en las tempestades en Salvador fueran además 
el motivo para la introducción de una procesión a mediados del siglo XVII. En S. 
Paulo, también se desarrolló una importante devoción por San Francisco Javier que 
culminó en 1707 con la introducción de la novena de la gracia.56  

Hay que destacar en este contexto la importancia del culto de San Francisco 
Javier en Marañón. En 1653, el P. António Vieira instituyó en Sam Luis del Marañón un 
desfile de alumnos que en la retaguarda transportaban una bandera blanca con la 
efigie de Loyola.57 Sin embargo, atribuimos al P. Bettendorff, primer provincial de 
Marañón, la primacía en el fomento de esta devoción en esta región, pues 
Bettendorff consideraba a Francisco Javier su patrono y tenía un retrato de este 
santo al cual eran atribuidos poderes milagrosos en el mar. En 1686, ordenó la 
introducción de la Fiesta de San Francisco Javier (el día 3 de diciembre) que incluía 
una pieza de teatro y que se caracterizaba por su escenografía especialmente 
grandiosa. Fue sobre todo durante el gobierno de Bettendorff cuando fueron 
erigidas tres iglesias dedicadas a San Francisco Javier en el Estado del Pará y se 
introdujo su novena con el Señor Expuesto.58  

La iconografía de Javier en Brasil reflejaba diferentes prototipos, tales como 
el de su virginidad con la azucena (imagen en la actual Catedral de Salvador de Bahía). 
Sin embargo, nos gustaría destacar la relevancia del modelo característico de las 
misiones americanas en el cual San Francisco bautiza a un indio americano (por 
ejemplo, en la iglesia de Ibiapaba) o del sueño de Francisco Javier cargando un indio 
americano (Imag. 16). 

 
56 Leite (1938), op. cit., vol. II, p. 317, y Leite (1945), vol. VI, p. 385 y p. 387. 
57 Southey, op. cit., vol. IV, p. 195. 
58 Bettendorff, op. cit., p. 242, 262 y 587, y Sobral, op. cit., p. 78. 



83 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

 
 
El culto de San Francisco Borja (su canonización data de 1671) fue fomentado 

por Roma poco antes de la Supresión. En concreto, un breve de Benito XIV del 24 de 
mayo de 1756 instituye a San Francisco de Borja protector de Portugal y de sus 
dominios contra los terremotos (Imag. 17). Sin embargo, los jesuitas ya difundían 
antes el culto y la iconografía de San Francisco de Borja. En 1685 uno de los siete 
altares de la iglesia jesuita en Salvador de Bahía honraba a San Francisco de Borja. 
Alrededor de 1718, la capilla doméstica del Colegio de Belem do Pará era dedicada a 
San Francisco de Borja. Alrededor de la misma época, fueran colocadas en la fachada 
de la segunda iglesia estatuas de Ignacio de Loyola, Francisco Javier e Francisco de 
Borja.59  

 

 
 

Por su vez, el P. Manuel Aires de Cabral, en su obra Corografía Brasílica, obra 
publicada en 1817, mostró su admiración con la grandiosidad del ciclo de cuadros del 

 
59 Leite (1943), op. cit., vol. III, p. 218. 



84 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

setecientos con la vida de San Estanislau Koska. Este ciclo decoraba la capilla 
doméstica de los miembros del Colegio de Bahía, restauradas por el Hermano Fr. 
Correia c. 1741 (esta capilla se quemó en 1905).60 

San Francisco Regis (canonizado en 1737) fue otro jesuita venerado en Brasil. 
En Bahía, en el año de su beatificación, en 1717, fue erigida una capilla en su honor 
donde se colocó en 1723 una imagen del mismo santo de bulto. En el mismo año 
fueron colocadas estatuas de todos los santos también del Beato Francisco Regis en 
Olinda.61  

El culto de San Juan Nepomuceno (canonizado en 1529) se inició en Brasil en 
1720(Imag. 18). En este año, el P. Jerónimo da Gama puso en escena su pieza Silentium 
Constants, la cual homenajeaba a este santo checo. Este santo era popular en la 
iconografía (pintura y escultura, como el Aleijadinho) brasileña de la segunda mitad 
del siglo XVIII.62  

 
 
La noticia del episodio del martirio de Inácio de Azevedo y sus treinta y nueve 

compañeros en 1570 llegó pronto a Brasil, donde se empezó a recurrir de inmediato 
a la intercesión de estos jesuitas. Un notable aumento de religiosidad que ocurrió en 
las aldeas brasileñas en la década de 1570 ha sido relacionado con este episodio. La 
primera celebración oficial en honor de los mártires tuvo lugar en San Salvador de 
Bahía el 15 de Julio de 1574. Durante esta festividad, los mártires fueran declarados 
patronos del Brasil.63 El P. Fernão Cardim también comenta las honras dedicadas en 
el Colegio de Olinda en 1582 a estos mártires: 

 
«El día siguiente (15 de marzo) se festejó dentro de casa (del 
colegio) como aquí es costumbre, el martirio del Padre Ignacio 

 
60 Cabral, Manuel Aires de, Corografia Brazilica, ou Relação Historico-Geografica do Reino do Brazil / 
composta e dedicada a Sua Magestade Fidelissima por hum presbitero secular do Gram Priorado do Crato, 
Impressão Régia, Rio de Janeiro, vol. I, p. 237, y Calderón, op. cit., p. 6. 
61 Leite (1945), op. cit, vol. V, p. 132. 
62 Leite (1949), op. cit., vol. VII, pp. 405 – 406. 
63 Osswald, Maria Cristina, «Aspectos de devoção e iconografia dos Quarenta Mártires do Brasil entre 
os sécs. XVI-XIX», Via Spiritus, 15, 2008, p. 253. 



85 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

de Azevedo y sus compañeros con una oración en verso en el 
refectorio, otra en lengua de Angola, que hizo un hermano de 
14 años con tanta gracia que a todos alegró, y tradújola al 
portugués con tanta devoción que no había nadie que pudiese 
contener las lágrimas.»64  
 

El P. José de Anchieta compiló un libro de poesía - el Cancioneiro dos Mártires 
do Brasil – en memoria de los cuarenta mártires y también de Pedro Díaz, el jefe del 
grupo de misioneros muertos en los mares de Canarias el 1571. En lo que se refiere a 
la práctica de este culto nos parece muy interesante la costumbre de los niños que a 
inicios del siglo XVII cantaban las virtudes de estos mártires en las calles de Brasil.65 

Naturalmente, aunque menos estudiado, hay referencia al culto de otros 
jesuitas muertos en guerras de Santa Cruz.66 Por ejemplo, leemos en el Agiologio 
Lusitano (1652) por el Padre Luís Cardoso que en el Colegio de Bahía se veneraba el 
palo ensangrentado, con el cual los tapuyas del Marañón habían matado al P. 
Francisco Pinto SJ en 1608.67 Este episodio del martirio fue recordado por 
prácticamente todos los cronistas de Brasil y los escritores de la Compañía de Jesús, 
desde Frei Vicente de Salvador hasta el P. António Vieira y también originó una vasta 
producción iconográfica.68 

De hecho, este episodio es interesante en cuanto que, como observó Renato 
Cymbalista, se trató del caso de martirio que mejor evidencia la apropiación de 
reliquias por los indios.69 Es decir, el cuerpo de este mártir se quedó en poder de los 
indios que creían que tenía el poder de regular el clima, de donde recibió su 
designación india de Amainara o Señor de las Lluvias.70 En 1615, otro jesuita, el P. 
Manuel Gomes fue encargado de buscar las reliquias de este mártir. Sin embargo, 
esta misión no parece haber tenido un final feliz. Según se sabe, los jesuitas se 
tuvieron que conformar con la reliquia del palo. Sin embargo, esta apropiación fue 
considerada muy positivamente por los jesuitas en su labor evangelizadora, pues, el 
mismo P. Manuel Gomes escribió:  

 

 
64 Cardim, op. cit., p. 250. 
65 Osswald, Maria Cristina y Hernandez Palomo, José J., «Aspectos del culto a Ignacio de Azevedo y sus 
treinta y nueve compañeros mártires de 1570», Sevilla y América en la Historia de la Compañía de Jesús, 
Homenaje al P. Francisco de Borja Medina Rojas, S. I, coord. José J. Hernández Palomo y José del Rey 
Fajardo, Caja Sur Obra Social y Cultural, Córdoba, 2009, p. 132 y p. 134. 
66 Cymbalista (2010), op. cit., pp. 64-67. 
67 Cardoso, Luís, Agiológio Lusitano, organização, estudo e indíce por Maria de Lurdes Correia 
Fernandes, Faculdade de Letras da Universidade do Porto, Porto, 2000, vol. I, p. 116. 
68 Pompa, Maria Cristina, Religião como tradução, missionários, Tupi e “Tapuia” no Brasil Colonial, tese 
de doutorado, Universidade Estadual de Campinas/ Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Campinas (São Paulo), 2001, p. 151 
http://www.bibliotecadigital.unicamp.br/document/?code=vtls000220275,  
69 Cymbalista (2009), op. cit, p. 241. 
70 Castelnau - L’ Etoile, Charlotte, Les ouviriers d’un vigne sterile: les jésuites et la conversion des indiens 
du Bresil, Centre Culturel Calouste Gulbenkian / Comissão Nacional para as Comemorações dos 
Descobrimentos Portugueses, 2000, p. 443.  

http://www.bibliotecadigital.unicamp.br/document/?code=vtls000220275


86 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

“Así honra a Dios y a sus siervos, que, cuando parece, que han 
de se quedar sepultados en el olvido, los hace reverenciar y 
estimar por la propia gentilidad.”71  
 

Conclusiones 
Para concluir, esperamos haber conseguido dar una idea de la importancia de 

la contribución de los jesuitas para el mundo devocional y para la iconografía católica 
en Brasil de los siglos XVI al XVIII.  

En nuestra opinión, los cultos y las iconografías jesuitas en Brasil puedan ser 
clasificados según las siguientes categorías principales: cultos o devociones e 
iconografías favorecidos por la Iglesia post-Tridentina, devociones y iconografías 
fomentados por los jesuitas en general, devociones y iconografías importantes en el 
mundo portugués (Nuestra Señora de la Concepción, las Once Mil vírgenes), 
devociones y iconografías relacionadas con la lucha entre católicos y protestantes 
(los mártires del Brasil).  

Para nuestro estudio, son particularmente curiosos ciertos cultos u objetos de 
culto, los cuales tienen una fuerte componente local tales como el culto de Santo 
Tomás o de Francisco Pinto conocido por Aimanara (Señor de las lluvias) entre los 
indios. 

 
 
  

 
71 BNP [Biblioteca Nacional de Portugal], Mss. 29, nr. 31, Gomes, Manuel, Relação de uma expedição no 
norte do Brasil, pelo Ceará e Amazonas, acompanham Alexandre de Moura em 1618 em missão, Veneração 
dos índios pelo corpo do Padre Francisco Pinto, no Ceará: Expulsão dos franceses: Regresso a Portugal, f. 
3. 



87 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

Bibliografía: 

• Bettendorff, João Filipe, «Chronica da Missão dos Padres da Companhia de 
Jesus no Estado do Maranhão», Revista do Instituto Historico e Geographico 
Brazileiro, LXXII, 1910, pp. VII-697. 

• BNP [Biblioteca Nacional de Portugal], Mss. 29, nr. 31, Gomes, Manuel, Relação 
de uma expedição no norte do Brasil, pelo Ceará e Amazonas, acompanham 
Alexandre de Moura em 1618 em missão, Veneração dos índios pelo corpo do 
Padre Francisco Pinto, no Ceará: Expulsão dos franceses: Regresso a Portugal. 

• Cabral, Manuel Aires de, Corografia Brazilica, ou Relação Historico-Geografica 
do Reino do Brazil / composta e dedicada a Sua Magestade Fidelissima por hum 
presbitero secular do Gram Priorado do Crato, Impressão Régia, Rio de Janeiro, 
vol. I. 

• Calderón, Valentim, «A pintura jesuítica em Salvador –Bahia», Bracara 
Augusta, 27, 1974, pp, 5-47. 

• Campos, João da Silva, Procissões tradicionais da Bahia, 2. ed. rev., Secretaria 
de Cultura e Turismo / Conselho Estadual de Cultura, Salvador, 2001. 

• Cardim, Fernão de, Tratados da Terra e Gente do Brasil, transcrição, introd. e 
notas por Ana Maria de Azevedo, Comissão Nacional para as Comemorações 
dos Descobrimentos, Portugueses, Lisboa, 2000. 

• Cardoso, Luís, Agiológio Lusitano, organização, estudo e indíce por Maria de 
Lurdes Correia Fernandes, Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 
2000, vol. I. 

• Cardoso, Vinicius Miranda, «Cidade de São Sebastião: o Rio de Janeiro e a 
comemoração de seu santo patrono nos escritos e ritos jesuíticos, c.1585», 
Revista Brasileira de História 32/63, 2012, pp. 15-37. 

• Castelnau - L’ Etoile, Charlotte, Les ouviriers d’un vigne sterile: les jésuites et la 
conversion des indiens du Bresil, Centre Culturel Calouste Gulbenkian / 
Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 
2000. 

• Cartas Avulsas, 1550-1568, s/ed., Officina Industrial Graphica, Rio de Janeiro, 
1931. 

• Cartas dos Jesuítas do Oriente e do Brasil 1549-1551, apresentação por José 
Manuel Garcia, Instituto Nacional da Biblioteca e do Livro, Lisboa, 1993. 

• Cymbalista, Renato, «A presença dos santos mártires e relíquias sagradas na 
construção do território cristão da América portuguesa», Revista Lusófona de 
Ciência das Religiões, 15, 2009, pp. 211-245. 

• -, «Os mártires e a cristianização do território na América Portuguesa, sécs. XVI 
e XVII«, Anais do Museu Paulista, 18, 2010, pp. 43-82. 

• Domingos, Ernesto, «Iconografia mariana nas antigas missões do Brasil», Acta 
Congressus Mariologici-Mariani in Lusitania, anno 1967 celebrati, Pontificia 
Academia Mariana Internationalis, Roma, 1970, pp. 405-414. 

• Fonseca, Manuel da, Vida do Veneravel Padre Belchior de Pontes, da Companhia 
de Jesus da Provincia do Brasil, Officina de Francisco da Silva, Lisboa, 1752. 

• Franco, António, Imagem da virtude em o noviciado da Companhia de Jesus do 
Real Collegio do Espírito Santo de Évora, XXX, Lisboa, 1714. 

• Leite, Serafim, Breve História da Companhia de Jesus no Brasil 1549 -1760, 
Livraria A. I, Braga, 1993. 



88 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

• Leite, Serafim, História da Companhia de Jesus no Brasil, Portugália / Civilização 
Brasileira, Lisboa / Rio de Janeiro, 1938-1950, 10 vols. 

• Leite, Serafim, Luiz Figueira: a sua vida heróica e a sua obra literária, Agência 
Geral do Ultamar, Lisboa, 1940. 

• Monumenta Brasiliae, ed. Serafim Leite, Monumenta Historica Societatis Iesu, 
Roma, 1958, vol. III. 

• Osswald, Maria Cristina, «The Society of Jesus and the Diffusion of the Cult 
and Iconography of St. Ursula and the Eleven Thousand Virgins in the 
Portuguese Empire during the second half of the 16th century», Actas do 
Colóquio Internacional Companhia de Jesus na Península Ibérica nos sécs. 16 e 17 
– Espiritualidade e Cultura, Instituto de Cultura Portuguesa da Faculdade de 
Letras da Universidade do Porto, Centro Inter-Universitário de História da 
Espiritualidade da Universidade do Porto, Porto, 2005, vol. II, pp. 601-609. 

• Osswald, Maria Cristina, «Aspectos de devoção e iconografia dos Quarenta 
Mártires do Brasil entre os sécs. XVI-XIX», Via Spiritus, 15, 2008, pp. 249-268. 

• Osswald, Maria Cristina, «Ambientes jesuítas no Brasil à data da Supressão», 
Bulletin for Spanish and Portuguese Historical Studies, 35, 2011, pp. 69-86. 

• http://digitalcommons.asphs.net/cgi/login.cgi?return_to=http%3A%2F%2Fdigit
alcommons.asphs.net%2Fcgi%2Fviewcontent.cgi%3Farticle%3D1013%26context
%3Dbsphs&situation=subscription&context=bsphs&article=1013 

• Osswald, Maria Cristina y Hernandez Palomo, José J., «Aspectos del culto a 
Ignacio de Azevedo y sus treinta y nueve compañeros mártires de 1570», 
Sevilla y América en la Historia de la Compañía de Jesús, Homenaje al P. 
Francisco de Borja Medina Rojas, S. I, coord. José J. Hernández Palomo y José 
del Rey Fajardo, Caja Sur Obra Social y Cultural, Córdoba, 2009, pp. 129-153. 

• Oxi Flexor, Maria Helena, «As Constituições Primeiras do Arcebispado da 
Bahia: intercessões na Arte», Revista do Instituto Histórico Geográfico 
Brasileiro, 164, 2003, pp. 11-53. 

• Oxi Flexor, Maria Helena, Igrejas e Conventos Conventos da Bahia, DF: Iphan / 
Programa Monumenta, Brasília, 2010. 

• Pompa, Maria Cristina, Religião como tradução, missionários, Tupi e “Tapuia” 
no Brasil Colonial, tese de doutorado, Universidade Estadual de Campinas/ 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Campinas (São Paulo), 2001. 
http://www.bibliotecadigital.unicamp.br/document/?code=vtls000220275 

• Rocha Pitta, Sebastião da, Historia da America Portugueza, desde o anno de mil 
e quinhentos do seu descobrimento, até de mil e setecentos e vinte e quatro, 
Officina de Joseph Antonio da Sylva, Impressor da Academia Real, Lisboa, 
1730. 

• Santa Maria, Fr. Agostinho, Santuario Mariano, e Historia das Image[n]s 
milagrosas de Nossa Senhora, e das milagrosamente apparecidas, em graça dos 
Prègadores, & dos devotos da mesma Senhora, Historia das Imagens milagrosas 
de Nossa Senhora, e milagrosamente manifestadas, & apparecidas em o 
Arcebispado da Bahia, & mais Bispados, de Pernambuco, Paraiba, Rio Grande, 
Maranhaõ, & Graõ Parà, Officina de Antonio Pedrozo Galrao, Lisboa, 1722, vol. 
IX. 

• Sobral, Maria de Lourdes, As missões religiosas e o barroco do Pará, 
Universidade Federal do Pará, Belém, 1986. 



89 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

• Southey, Robert, História do Brasil, B. L. Garnier, Rio de Janeiro, 1862, vol. IV. 

• Telles, Augusto Carlos da Silva, «A Igreja de N. Sª da Assunção de Anchieta e 
as aldeias missionárias jesuíticas», Revista do Instituto Histórico Geográfico 
Brasileiro, 410, 2001, pp. 41-50. 

• Vasconcellos, Simão de, Chronica da Companhia de Jesu do Estado do Brasil e 
do que obrarão os seus filhos n’esta parte do Novo Mundo, A. J. Fernandes 
Lopes, Lisboa, 1865. 

• Vasconcellos, Simão de, Noticias curiosas, e necessarias das cousas do Brasil, 
introdução e recolha do textos por Luís de Oliveira Ramos, Comissão Nacional 
para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, Lisboa, 20 

Lista de imágenes: 
1. Autor anónimo, Anunciación, pintura en óleo, finales del siglo XVII/ inicios del 
siglo XVII, sacristía de la Catedral de S. Salvador da Bahía. 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Anunciação_-
_Catedral_Bas%C3%ADlica_de_Salvador_-_Bahia.jpg 
2. Imágenes de un presepio en barro cocido y policromado, siglo XVIII, Museu de 
Arte Sacra de São Paulo. Créditos: Lys Reis 
3. Escultura del Sagrado Corazón de Jesús, madera policromada, siglo XVIII, 
colección privada. Créditos: JC. 
4. Altar del Santísimo Sacramento, siglo XVIII, Catedral de São Salvador da Bahía. 
Créditos: Lys Reis 
5. Imagen de Nuestra Señora de la Luz (restaurada), madera policromada, siglo 
XVIII, Catedral de Guarabira, 
Paraíba.https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/e/e4/Imagem_N_S_da
_Luz_restaurada_catedral_Guarabira_01.jpg 
6. Imagen de Nuestra Señora de San Luca, Basílica de Salvador da Bahía. Créditos: 
Lys Reis 
7. Imagen de Nuestra Señora de los Milagros o de las Maravillas, plata, Museu de 
Arte Sacra, Salvador da Bahía. Créditos: Lys Reis 
8. Dos Bustos relicarios de dos las 11 mil vírgenes, madero y oro, siglo XVIII, 
Catedral de São Salvador da Bahía. Créditos: Lys Reis. 
9. Imagen de Santo Alejandro, siglo XVIII, Iglesia de San Alexandre en San Luis del 
Marañón. Créditos: JC. 
10. Imagen de San Bonifacio, madera policromada, Siglo XVIII, Iglesia de San 
Alexandre en San Luis del Marañón. Créditos: JC. 
11. Techo de la sacristía de la catedral de Salvador da Bahía mostrando a Santo 
Ignacio de Loyola.Créditos: Lys Reis. 
12. Techo de la sacristía de la catedral de Salvador da Bahía mostrando a Inácio de 
Azevedo.Créditos: Lys Reis. 
13. Techo de la sacristía de la catedral de Salvador da Bahía mostrando a José de 
Anchieta.Créditos: Lys Reis. 
14. Altar de Santo Ignacio de Loyola en la catedral de Salvador da Bahía. Créditos: 
Lys Reis. 
15. Busto relicario de San Francisco Javier en la catedral de Salvador da Bahía. 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/22/Catedral_Bas%C3%ADlica_
de_Salvador_Busto_Relicário_São_Francisco_Xavier_2019-0795.jpg 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/e/e4/Imagem_N_S_da_Luz_restaurada_catedral_Guarabira_01.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/e/e4/Imagem_N_S_da_Luz_restaurada_catedral_Guarabira_01.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/22/Catedral_Bas%C3%ADlica_de_Salvador_Busto_Relicário_São_Francisco_Xavier_2019-0795.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/22/Catedral_Bas%C3%ADlica_de_Salvador_Busto_Relicário_São_Francisco_Xavier_2019-0795.jpg


90 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 65-90 

16. Francisco Coelho, Pintura del sueño de San Francisco con un indio, óleo, 1744-
1745, Catedral de Salvador da Bahía. Créditos: Lys Reis. 
17. Altar de San Francisco de Borja en la catedral de Salvador da Bahía. 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/f/fe/Catedral_Bas%C3%ADlica_
de_Salvador_Capela_São_Francisco_de_Borja_2019-1098.jpg 
18. Veríssimo de Freitas, São João Nepumuceno, óleo sobre tela, siglo XVIII, 
Museu Afro Brasil, São Paulo 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Ver%C3%ADssimo_de_Freitas_-
_São_João_Nepomuceno.jpg 

 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/f/fe/Catedral_Bas%C3%ADlica_de_Salvador_Capela_São_Francisco_de_Borja_2019-1098.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/f/fe/Catedral_Bas%C3%ADlica_de_Salvador_Capela_São_Francisco_de_Borja_2019-1098.jpg

