26

CEREMONIAS RELIGIOSAS Y MUSICA EN LAS MISIONES DE MAYNAS*

Ivan Lucero, SJ**
Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador

«Con una orquesta los jesuitas podrian haber sometido a todo el continente» afirmaba el cardenal
Altamirano en la pelicula La Misién (1988) subrayando la importancia de la musica en las misiones
americanas de la Compafiia de Jesus. La musica fue un medio que permitid a los misioneros elaborar
un proyecto evangelizador mds efectivo, de manera particular, en las ceremonias religiosas que
ayudaban a las poblaciones nativas gustar de largos rituales. Al mismo tiempo, los aportes propios de
las poblaciones enriquecian las ceremonias con danzas e instrumentos que continuaban en otros
espacios como plazas y calles. A pesar de ciertos altibajos, en las misiones de Maynas (y del rio Napo)
la relacién entre las ceremonias y musica se prolongd durante los 130 afios de existencia como lo
confirman las relaciones que se conservan y sustentan el presente escrito.
Palabras claves: ceremonias; jesuitas; Maynas; misiones-musica

RELIGIOUS CEREMONIES AND MUSIC IN THE MAYNAS MISSIONS
«With an orchestra, the Jesuits could have subdued the entire continent», Cardinal Altamirano states
in the film The Mission (1988), underscoring the importance of music in the American missions of the
Society of Jesus. Music was a tool that enabled missionaries to develop a more effective evangelizing
project, particularly in religious ceremonies, helping native populations enjoy the long rituals. At the
same time, the natives' own contributions enriched the ceremonies with dances and instruments that
continued in other spaces like plazas and streets. Despite certain ups and downs, the relationship
between ceremonies and music in the Maynas (and Napo River) missions lasted throughout their 130-
year existence, as confirmed by the preserved records that support this text.
Keywords: ceremonies; Jesuits; Maynas; missions-music

Articulo Recibido: 24 de Julio de 2025
Articulo Aceptado: 3 de Octubre de 2025

*Trabajo resultante del 7. DFG-Netzwerktreffen: Musik, Liturgie, Feste, realizado en Frankfurt los dias
11y 12 de abril de 2025.
*E-mail: imlucero@puce.edu.ec

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41


mailto:imlucero@puce.edu.ec

27

1. Introduccién

ualquier persona interesada en las misiones jesuiticas de América Latina que

visite Bolivia y Paraguay apreciara vestigios que llaman la atencién por la

calidad de materiales y, en algunos casos, como en Moxos y Chiquitos de
Bolivia comunidades cristianas con una activa vida apostdlica. En la region chiquitana
del oriente boliviano podria admirar los templos de las antiguas misiones restaurados
por Hans Roth a partir de 1972 que también son un poderoso atractivo para
estudiosos de la historia de las misiones y quienes gustan del turismo cultural.

Al tomar un mapa de las misiones jesuiticas podriamos pensar que las otras
misiones ubicadas al norte de Sudamérica como las del Orinoco, Meta, Casanare,
Dariény las de Maynas y Napo son similares a las que hemos mencionado. Pero, cada
una de las misiones jesuiticas americanas tenia sus propias particularidades por las
circunstancias en las cuales se fundaron y desarrollaron hasta 1768.

En el caso que nos compete sobre las ceremonias religiosas y musica de las
misiones de Maynas y Napo hemos de conocer las caracteristicas de esta obra
misional de la Compafia de Jesus que dio inicio en 1638. Los primeros jesuitas que
llegaron a la ciudad de san Francisco de Borja el 6 de enero de 1638 con el propdsito
de establecer las misiones fueron Lucas de la Cueva (Cazorla, 1606) y Gaspar Cugia
(Cagliari, 1605). Ambos se repartieron enseguida en tan amplio territorio, asf, Cugia
con los Maynas y de la Cueva con los Jeveros que dio origen, mas tarde, a la poblacién
de la “Limpia Concepcién de Jeveros”.

En octubre de 1640, Lucas de la Cueva envid una relacién de las misiones a
Gaspar Sobrino, Provincial de la Provincia de Nuevo Reino y Quito. En dicha relacidon
de la Cueva narra la llegada de ambos misioneros a san Francisco de Borja, el estado
de tensidn de la poblacidon espafola o mestiza con los nativos y la labor misionera
desarrollada en los ultimos tres anos.

La descripcidn de las misiones que realizd de la Cueva sirve de preambulo ala
tarea que los siguientes misioneros debieron desarrollar por casi ciento treinta afios
en durisimas condiciones:

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



28

Las dificultades q en esta Mision hallan sacadas de los informes
hechos desde Borxa son las siguientes: La demasiada longitud
[distancia], porq el pueblo de los Xeberos (que a de ser el
principal asiento) dista de Quito trescientas y mds leguas. La
dificultad de los caminos porq en ellos sepadece mucho, y passan
muchos riesgos dela vida. Digo es cierto ay toda esta distancia y
numero de leguas, las doscientas por tierra, ciento y mas por
agua. El camino de Loja para adelante, es muy dificultoso con
pasos de mucho riesgo, grandes alturas. muchos despefiaderos:
por el Rio no lo son menores, como lo demuestran las desgracias
cotidianas de muchos ahogados, sin que escapen los mejores
nadadores. Son los pasos de mds riesgo, un salto llamado
Cuarnama; otro el Curibaga donde el rio abre grandes
rebentones: el tercero Maracayo: el quarto y mds peligroso q
todos juntos el Pongo; este es un puerto por el cual rompe el
Marandn una gran cordillera estrechdndose tanto, el g antes y
después parece un mar que pone admiracion duda el ver tantas
aguas por una pequefia angostura; tiene de largo segun disen
tres leguas navegando con indesible velocidad con el Jesus y
Credo en la boca porq el riesgo de la vida estd siempre a los ojos
en esta distancia, q todo es un riesgo continuado ay tres passos
que son los de mayor peligro: el paso del governador porgq en él
se bolcd el que lo era de Maynas perdiendo la hasienda, y vida de
dos indios; este es aquien por antonomasia llaman el salto del
Marafnén: el segundo llaman los Manseriches, aqui bate el rio
grandes pefiascos con tanta violencia q resurtiendo sus
corrientes buelven hazia arriba, abriendo grandes olas y muy
profundos remolinos: El ultimo llaman los hornillos por la
semejanza que de ellos tienen unas concabidades que el Rio a
hecho en las pehas donde abre grandes, tragaderas, ollas,
rebentones y remolinos’.

Las distancias desde los centros urbanos espafioles como Lima, Quito y
Cuenca hasta las ultimas misiones eran considerables lo que impedia una rapida
comunicacidn, avituallamiento y defensa de las reducciones ante las incursiones
portuguesas. La cartografia de los misioneros de Maynas son los mas apropiados
“instrumentos de vista” como los definié Samuel Fritz (Trutnov, 1653) quien junto a
Juan Magnin (Hauteville, 1701), Carlos Brentano (Komarom, 1694) y Francisco Javier
Veigl (Graz, 1723) delinearon mapas que ilustraban la gran extensién geografica en las
que se desarrollaban ambas misiones.

Un tercer punto que debemos tomar en cuenta era la diversidad de tribus o
naciones indigenas con lengua, costumbres y tradiciones propias que complicaba a
los misioneros una labor evangelizadora mds uniforme o factible para su escaso
namero. Esta fue otra de las limitaciones de las misiones de Maynas, pues, el nimero
de misioneros americanos o espafoles siempre fue escaso al punto que a partir de

' ARSI, Novi Regni et Quito, Historia, tom. I, 1587-1673.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



29

1674 la corona espafola permitiéd que un tercio de los jesuitas que pasaran a las
misiones americanas fueran «vasallos de esta corona y de los estados hereditarios de la
Casa de Austria»®. Este permiso se amplid a dos tercios a partir de 1707 por la mayor
necesidad de misioneros.

Un elemento caracteristico de estas misiones que ponia a prueba la fortaleza
de los misioneros era la dureza del clima y orografia de los terrenos. En los primeros,
debemos anotar las altas temperaturas diurnas con soles caniculares que luego
daban paso a torrenciales aguaceros que provocaban inundaciones junto a plagas de
insectos que tornaban la vida casi imposible junto a felinos que amenazaban la vida
de toda persona.

El mismo Fritz escribia que habia momentos en los cuales las reducciones casi
desaparecian cuando el rio Amazonas y sus afluentes subian de nivel. Las poblaciones
quedaban cubiertas de agua y no habia forma en que los sacrificios de los misioneros
tuvieran perdurabilidad con los templos y viviendas totalmente anegadas. Ademas,
los materiales de construccidn eran muy distintos a los de otras misiones, pues, la
piedra escaseaba y los elementos principales de construccion eran adobe,
bahareque, madera, cafia y paja. Manuel Joaquin Uriarte describia, afios mas tarde,
la fabricacion de una iglesia en la poblacion de san Joaquin de Omaguas del ajo
Marafidn con las siguientes caracteristicas:

Tenia por toda la Iglesia estantes gruesos derechos y altos como
de quince varas (y un estado de tierra), que hacian como tres
naves; ya firmaban la techumbre con traviesas de cedro; con seis
ventanas vistosas y barandillas torneadas, una puerta principal
y dos laterales, todas de a dos postigos y de cedro labrado; y para
decirlo de una vez, con lo que después se anadid, quedd
vistosisima, pues se puso el retablo lucido en el presbiterio...3

Otro riesgo en Maynas eran los incendios debido a la fragilidad de las
construcciones y material inflamable. Un incendio notable ocurrié en Santiago de la
Laguna alrededor de 1750 cuando el misionero Ignacio Falcén estaba preparando
unos fuegos artificiales para una fiesta y quemé de forma accidental la iglesia, su
vivienda, bodegas, herramientas y un barrio entero en el que vivian los Chepeos,
originarios del Ucayale. El incendio consumid el archivo ya que en dicha reduccién
habitaba de manera habitual el superior provocando una pérdida irreparable de un
rico fondo que conservaba historias, relaciones, cartas, mapas y otros documentos
cuya pérdida oscurece parcialmente el conocimiento de estas misiones4.

Ademas, en las misiones de Maynas la movilidad de las tribus o naciones
aborigenes ocurria de manera frecuente. Esta inestabilidad se producia por diversas
causas entre ellas los ataques de los bandeirantes portugueses y las epidemias de
enfermedades contagiosas como la peste de viruela que sufrieron las misiones entre
1761-1762. En 1762, Veigl, que a la sazdn era superior de las Misiones de Maynas y
Napo, compuso una «Numeracién de los Pueblos, y gente, que efectivamente se hallan

> AQSl, legajo V, 412.

3 Manuel J. Uriarte, Diario de un misionero de Maynas, 11AP-CETA, lquitos, 1986, pp. 166-167.

4 Jouanen, José, Historia de la Compafiia de Jesus en la antigua Provincia de Quito, tomo Il, Editorial
Ecuatoriana, Quito, 1941, p. 478.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



30

en las Missiones altas y bajas del Marandn, y rio Napo, situadas en la Prov.? de Quito,
hecha en mi visita general en 1762»°> en la que describe de manera detallada la
composicidon de la ciudad de Borja, pueblos y anejos de casados, viudos, solteros,
muchachos, nifios y nifias tiernos. El total de habitantes que en 1761 alcanzaba las
10,500 personas le fue muy dificil establecer por la muerte de tantos y el escape de
muchos otros para evitar el contagio.

2. Ceremonias religiosas

A pesar de las pérdidas por el incendio en Santiago de la Laguna los escritos
de los misioneros de Maynas y Napo nos entregan valiosa informacién sobre las
ceremonias religiosas y el indispensable acompafiamiento musical que analizaremos
mas adelante.

Los misioneros que escribieron sobre las manifestaciones religiosas de los
diversos pueblos fueron los siguientes: Francisco de Figueroa (Popayan, 1607)
Ynforme sobre las Missiones de el Maraidn, Gran Pard o Rio de las Amazonas; Pablo
Maroni (Friuli, 1695) Noticias auténticas del famoso rio Maraidn; Juan Magnin,
Descripcidn de la provincia y Misiones de Mainas en el Reino de Quito; Manuel Joaquin
Uriarte (Zurbano, 1720) Diario de un misionero de Maynas; Francisco Niclutsch (Matrei,
1723) Noticias americanas de Quito y de los indios bravos del Marandn y Francisco Javier
Veigl, Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de Maynas en América
Meridional hasta el aio de 1768 y José Chantre y Herrera (Villabrdgima, 1738) Historia
de las Misiones de la Compania de Jesus en el Marafidén Espafiol 1637-1767°.

Otra fuente valiosa de informacidn sobre la vida espiritual en las misiones son
las Ordenes que Hernando Cabero (Aragén, 1602), Francisco Sierra (Espafia), Luis de
Andrade (Pert), Andrés de Zarate, Carlos Brentano, Guillermo Grebmer (Sterzing,
1685) y Martin Iriarte (Galar, 1707) que en sus funciones de visitadores, provinciales o
superiores de las misiones entregaron a los misioneros entre 1706-1762 para un mejor
aprovechamiento apostdlico en las reducciones’. Estas Ordenes se pueden clasificar
en dos tipos: directas a misioneros e indirectas (recibidas a través de los misioneros)
a las poblaciones.

Ordenes a misioneros:

1. Los misioneros deben realizar los ejercicios espirituales anuales.

2. Han de renovar los votos dos veces al afo los que no hayan realizado la
profesion.

3. Debenviviral menos dos en cada pueblo o anejo y si algin misionero estuviera
solo debe visitar al mds cercano para confesarse a menudo.

4. Hande aprender lalengua de cada nacion para traducir el catecismo, imponer
la lengua del Ynga (quichua) y en los pueblos nuevos el castellano.

Ordenes a poblaciones:
1. Las iglesias deben ser decentes, con el mayor adorno posible y los altares
limpios.

> AQSl, legajo XIV, 1295.
6 Chantre y Herrera no fue misionero de Maynas y nunca visité América.
7 AQSl, legajo VIII, 767.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



31

2. Se deben administrar los sacramentos a los enfermos.
Debe haber uniformidad en ensefiar la doctrina cristiana con el catecismo al
amanecer y atardecer.

4. Los domingos, miércoles y viernes acudiran los adultos y menores a rezar la
doctrina con graves sanciones como azotes a quienes no participen.

5. Al anochecer rezardn en sus casas al son de las campanas con la vigilancia de
los indios fiscales.

6. Todas las casas deben tener cruces y la poblacidn debe estar decentemente

vestida.

Los domingos se debe oir |a predicacion del evangelio.

Los nativos que salgan a Quito deben partir confesados y comulgados.

9. Todas las reducciones deben celebrar los sdbados la misa votiva de Nuestra
Sefiora cantada en donde hubiera cantores o rezada en donde no los hubiere
y los domingos el rosario cantado por todo el pueblo por las calles o plazas.

10. Los dias lunes se celebraran en todos los pueblos las misas de difuntos.

11. Los padres y madres de familia deben educar a sus hijos en la fe cristiana al
amanecer y atardecer con el alabado, Padrenuestro, Avemaria, Credo y Salve.

12. Al ingresar al templo deberan hincarse, persignarse, rezar el alabado en voz
baja y estar quietos en sus bancas.

13. A los mas rudos o menos aplicados se los instruira de manera particular y los
adultos deberan comulgar por Pascua.

14. Los viracochas [espafioles ayudantes de los misioneros] también deben ser
instruidos en la doctrina cristiana, leer libros piadosos y los misioneros han de
entablar con ellos conversaciones espirituales.

o

Estas drdenes que rigieron por cerca de setenta afios no fueron las primeras
que los misioneros recibieron, pues, Hernando Cabero, provincial de la Provincia de
Nuevo Reyno y Quito, redactd unas el 30 de enero de 1666 que recopilaban y
enmendaban otras suyas de julio de 1659%. Estas drdenes de Cabero fueron
complementadas por su sucesor Gaspar Vivas a partir de 1669 y estaban dirigidas de
manera primordial al cuidado espiritual y material de los misioneros con algunas
indicaciones sobre la atencion pastoral de las reducciones y construccidon de los
templos.

Por su parte, las drdenes de Zarate, visitador de la Provincia de Quito desde
abril de 1735 hasta julio de 1738, fueron dictadas en un contexto distinto, pues, su
tarea fue la de disciplinar la Provincia de Quito en su conjunto. En 1735 llamé a Quito
a Guillermo D’Etre (Douai, 1669), Leonardo Deubler (Bamberg, 1687), Francisco Reen
(Colonia, 1690) y Pablo Maroni para redactar un informe titulado Relacion de la Misién
Apostdlica que tiene a su cargo la Provincia de Quito, de la Compahia de Jesus, en el gran
rio Marandn, en que se refiere lo sucedido desde el afio de 1725 hasta el afio de 1735°.
Con esta informacidn, visité de forma detallada el estado de las poblaciones, vida
espiritual de los misioneros, formacidn religiosa de las poblaciones e, inclusive la
tensa situacidn por las incursiones portuguesas que amenazaban con destruir las

8 AQSI, legajo 1V, 345.
9 AGl, Quito 158, 246-258.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



32

reducciones y empujar la frontera hasta el rio Napo entre noviembre de 1736 y
diciembre de 1737"%.

La relacién de Francisco de Figueroa escrita entre 1659-1661 por peticidon de
Cabero es de gran valor, porque, él arribé a unas nacientes Misiones de Maynas en
1642, cuatro afios después de Gaspar Cugia y Lucas de la Cueva. A pesar de las
dificultades que acarreaba el establecer las poblaciones y contactar a otros grupos
nativos con diferentes lenguas, costumbres e, inclusive, rivalidades entre ellos, los
frutos por la persistencia misional y acogida de los nativos se daban poco a poco
como ocurria en la Limpia Concepcion de Xeberos, la primera en ser fundada por
Lucas de la Cueva:

Celebran fiestas del ano, la de su titular de la Limpia Concepcidn
de Nuestra Senora y la del Corpus, ambas con procesion, dancas,
flautas y otros festiines y adornos, anadiendo la del Corpus los
de los altares y castillos hechos de flores y ramos, frutas y pdjaros
y otros animales, y las calles enramadas con arcos de palmas.

La Quaresma fuera de las procesiones de doctrinas que se hacen
cada semana una vez, tienen la del Viernes Santo, d que todos
acuden unos con cruces cargadas, otros azotdndose y haciendo
varias penitencias, y los demds con luces de cera negra y los que
no la alcangan las llenan de copal, sin que queda alguna persona
que no lleve luz, puestas todas en orden de dos hileras. La Pascua
de Resurreccidn, la celebran con procesion, y las mesmas luces,
dancas regocijos, etc. Causa edificacion y consuelo ver solenizar
estas fiestas y obras de christianos en medio destas montanas,
donde en tiempos passados no se veian si no fiestas y bayles con
abundantes bebidas d las cabegas de los que en sus guerrillas y
malocas mataban de otras naciones, en que era estremada ésta
de Xeberos, mds sefialada que otras en semejantes matancas,
destruyendo varias provincias desde contorno de Marafidn".

De la misma manera, Figueroa describe la iglesia que resaltaba por su aseo y
limpieza gracias a responsables que repintan cada semana sus paredes de «colorado
sobre blanco» que le dan un aspecto siempre nuevo. La tdonica de las siguientes
relaciones sobre las ceremonias religiosas en medio de las dificultades que los
misioneros siempre destacaban es muy parecida. Pablo Maroni en sus Noticias
auténticas escritas en 1738, setenta y siete afios después que Figueroa, entrega una
vision mas rica de las reducciones que se han ampliado en ndmero y crecimiento
espiritual de sus habitantes. Su relacién, por lo tanto, describe su experiencia
personal como fundador de algunos pueblos y las de otras reducciones que él ha
conocido de primera mano:

Al celo de la fe corresponde el cuidado que tienen en lo que toca
al obsequio culto divino, como son las iglesias, las cuales, aunque

'° Jouanen, José, op. cit., pp. 138-164.
" Figueroa, Francisco de, Acufia Cristébal de y otros. Informes de jesuitas en el Amazonas, 1660-1684,
IIAP-CETA, Iquitos, 1986, pp. 189-190.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



33

en la arquitectura y riquezas no igualan a las del Paraguay,
tienen, sin embargo, todo aquel aseo que permite el temple
disposicion destas montanas. Las mds son de tapia francesa,
algunas de adoves, blanqueadas y adornadas con varias
pinturas; su capacidad corresponde al nimero de la gente que
asiste en el pueblo; todas tienen ricos ornamentos y d algunas no
les falta alhajas de plata de mucho precio: lo cual todo se deben
primer lugar d la industria de los indios en recojer los géneros
vendibles que, son cera, vainilla, y otros semejantes para
procurar con el precio dellos dichas alhajas.

Mejor da d conocer su daficiéon al culto divino el aparato de
musicas, procesiones, marchas muy vistosas con que celebran
entre ano varias festividades, como es la del patrén del pueblo,
las mds principales de Maria Santisima, las Pascuas, Corpus y
sobre todo Semana Santa, que se hace en todas partes con
demostraciones de mucha piedad y penitencia, cargando en las
procesiones los indios cruces, muy pesadas y azotdndose
cruelmente, lo cual todo no deja de causar mucha admiracidn y
ternura.

Pero lo que sobre todo, d mi parecer da conocer la fe desta gente
y provecho que se consigue con la predicacion evangélica, es el
ver, que no solo se sujetan a manifestar sus culpas en la
confesion, sino que también ellos mismos lo solicitan como
medio eficacisimo para aplacar a Dios y asegurar su salvacién™.

A la par de la valoracion de las ceremonias religiosas que se realizaban con
toda la ostentacion posible, los misioneros también daban importancia -en ocasiones
mucho mas- a la administracion de los sacramentos, de manera particular, eucaristia,
confesidn y extremauncion. Esto se debia a que la vivencia sacramental significaba,
en primer, una aceptacidn personal, consciente y comprometida con los misterios
fundamentales de la fe cristiana. Cierto es que algunos sacramentos tenian una
dimensidn social o comunitaria como ocurria con las eucaristias que se celebraban en
las iglesias y luego continuaban en plazas o calles con procesiones, danzas, musica y
jolgorio, pero, estas manifestaciones externas debian nacer de un proceso de
conversioén personal que revelaba el grado de madurez de fe de las poblaciones.

La tercera etapa de las misiones de Maynas y Napo™ estuvo marcada por el
retroceso de las fronteras por la presidn de las incursiones portuguesas. Luego de la
muerte de Samuel Fritz ocurrida el 20 de marzo de 1725 se abre una etapa marcada
por la zozobra, incertidumbre y presion de las autoridades portuguesas que

2 Maroni, Pablo, Noticias Auténticas del Famoso Rio Marandn y Misién Apostdlica de la Compania de
Jesus de la Provincia de Quito en los dilatados bosques de dicho rio escribialas por los anos de 1738, un
misionero de la misma Compania; Pablo Maroni. Seguidas de las relaciones de A. de Zdrate y J. Magnin
(1735-1740), ed. critica, intro. e ind. Chaumeil, Jean Pierre, IIAP-CETA, Iquitos, 1988, pp. 199-200.

3 Seguimos la division de las misiones en tres épocas del P. Juan de Velasco. La primera de 1638 a
1683; la segunda de 1683 a 1727, y la tercera de 1727 a 1768. Historia del Reino de Quito en la America
Meridional, escrita por el Presb.° D." Juan de Velasco, nativo del mismo Reino, tomo lll, y parte lll, que
comprehende la Historia Moderna, dirigida, y dedicada al Exc.™ S.°" D." Antonio Porlier, del Consejo de
suMag. &, & Afio de 1789, pp. 322-461.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



34

empujaban la frontera hacia el Alto Marafién obligando a los misioneros a tomar
providencias al respecto. El tltimo informe de Fritz escrito en Xeberos el 23 de marzo
de 1721 advertia lo siguiente:

...y que la Christiandad Portugueza ayga llegado a esto de venir
con violencia de Armas sin aver sido ofendidos contra los PP.®
Missioneros inermes digo contra Jesu Christo, a q." su Comp.® ha
ganado essas Missiones con su S.' Evangelio, doctrinado y
mantenidolas en pacifica possession sin controvercia alguna, ni
Perjuicio ala Conquista Portugueza, y quitarnos nuestras
Missiones, echar a los PP,* oprimir y llebar con Violencia nuestro
travajo, y sudor de tantos anos por Christo sin hazer caso de
Descomunion Pontificia hasta el Rio Napo, q dista de la Linea
meridional su Lindre que passa pr el Para cerca de 20. grados en
longitud, y de navegacion tiene mas de 1U [1000] Leguas™.

En tan complejas circunstancias, la Provincia de Quito no desmayé en su
empefio de continuar adelante con su labor misionera fortaleciendo las misiones
existentes, rehaciendo otras y explorando el rio Ucayale en 1762 a cargo de Veigl. En
1754 se realizaron dos expediciones de jesuitas europeos a la Provincia de Quito, una
de ellas compuesta por quince sujetos de la Provincia de Aragdén y otra por
veinticuatro de la Asistencia de Alemania®™.

Los veinticuatro jesuitas comandados por Francisco Javier Azzoni (Praga, 1717)
estaban destinados en buena parte a las Misiones de Maynas y Napo entre quienes
se encontraban los ya nombrados Niclutsch y Veigl. Otros jesuitas de esta expedicidn
que perseveraron en las misiones hasta la expulsién de 1768 fueron Mauricio Calegari
(Augsburgo, 1723), Juan Marchat (Bohemia, 1735), José Palme (Bohemia, 1733),
Francisco Javier Plindendorfer (Austria, 1726), Pedro Schooneman (Flanders, 1711) y
Martin Schweyna (Olomouc, 1725).

Las Noticias detalladas de Veigl brindan una rica informacién de las ceremonias
religiosas en las misiones, pues, él fue superior de las mismas entre 1762-1766:

Los domingos y dias festivos, empero, para no retener
demasiado a la gente, se oficiaba la santa misa después de las
preguntas de una parte del catecismo y la debida alocucion;
durante la primera parte de la misa, todos los reunidos rezaban
en altavoz las oraciones habituales; para dar mayor realce a la
devocion se solia tocar un arpa o una citara acompahnada de
violines o el coro entonaba un canto religioso apropiado en
alabanza del Santisimo Sacramento o de la Madre de Dios. En
festividades mayores, asi como todos los sdbados, se celebraba
una misa cantada solemne con la asistencia de los acdlitos
instruidos ya en el servicio del altar, pulcramente vestidos,
interviniendo generalmente sélo el conjunto de voces del coro

4 AGI, Quito 158, 431-432.
> AQSI, legajo XIlI, 1194 y 1196.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



35

reunido con este fin, y acompafado a veces con instrumentos
musicales y entre éstos, incluso, trompetas. También en este
caso no se omitia ni esfuerzo, ni se dejaba pasar alguna medida
que pudiera influir, ya sea por la vista, ya por el oido, a esta gente
tan fdcil de emocionar, fomentando su aprecio del culto
religioso™.

Es posible que esta descripcion de las ceremonias religiosas corresponda a la
ciudad de Borja, capital civil de las Misiones de Maynas, pues, Veigl fue su parroco
hasta la expulsién de 1768. Llama la atencidn la elaborada liturgia eucaristica
acompafiada de una notable lista de instrumentos musicales que revelan el grado de
pulcritud que habfan alcanzado algunas poblaciones.

Por su parte, las Noticias Americanas de Niclutsch, misionero del rio Napo,
describen manifestaciones religiosas con caracteristicas propias de los pueblos de
dicha region. Las ceremonias religiosas mas importantes se celebraban durante la
Semana Santa en que se vivia de manera rigurosa los mandamientos de la Iglesia y se
predicaban los misterios de la pasion y muerte de Jesus con la activa participacion de
la poblacion:

El Viernes Santo por la tarde se organizaba una procesion
durante la cual los hombres arrasaban cruces y las mujeres
acompanaban con rezos a laimagen del crucifijo. El dia de Corpus
se adornaba la iglesia con toda clase de frutos y con plantas
silvestres de los mds bellos colores, que no se conocen en Europa,
y asimismo se circundaba toda la plaza con arcos y ramos de
palma, debajo de los cuales se llevaba el Santisimo. Y dado que
entre los espanoles es costumbre que delate del santisimo bailen
unos danzantes bellamente engalanados. Segtn el ejemplo del
Rey David quien bailé delante del arca, se introdujo esta
costumbre también en América”.

Parte importante de las ceremonias también eran los bailes o danzas que
generalmente acompafaban a los oficios religiosos en los espacios externos de las
iglesias junto a la musica. Esta triple combinacion del rito sagrado, musica y baile eran
estimados por los misioneros como un medio propicio de evangelizacion porque las
poblaciones nativas gustaban de ellas en alto grado. Podemos afirmar que en todas
las relaciones que narren las ceremonias religiosas de Maynas y Napo encontraremos
estos tres elementos de forma indisoluble, de tal forma, que resultaba imposible al
misionero realizar una propuesta evangelizadora sin los sonidos festivos y la
algarabia de las danzas que animaban a nifos, jovenes, adultos y ancianos a participar
con mayor entusiasmo en las ceremonias liturgicas.

3. Musica

16 Veigl, Francisco Javier, Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de Maynas en América
Meridional hasta el afio de 1768, IIAP-CETA, Iquitos, 2006, p. 238.
"7 Niclutsch, Francisco, Noticias americanas de Quito y de los indios bravos del Marandn, CICAME,

Quito, 2012, pp. 158-159.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



36

Al hablar de musica en Maynas y Napo hemos de conocer, en primer lugar, si las
poblaciones nativas tenian instrumentos musicales autdctonos que utilizaban en
momentos festivos o en ocasiones especiales. La respuesta es afirmativa, pero,
hemos de reconocer que las noticias que poseemos estan mediadas por la vision e
influencia de los misioneros. Segun la relacién de Niclutsch en las misiones del Napo
era posible escuchar musica producida por dos sencillos instrumentos musicales:

Hasta los indios salvajes poseen una especie de musica que le
enseno la naturaleza. Para solamente hablar de mis cabeliados:
éstos fabrican entre otras cosas, un pequefo instrumento de
viento de tubitos de cana, de los cuales amaran doce
fuertemente entre si, uno mds largo que el otro, parecido a un
drgano. En un dia de fiesta, una banda entera de jévenes rodea
las casas y la plaza, cada uno de ellos sostiene en una mano
frente a la boca el mencionado instrumento y con la otra golpea
el pequefio tambor que le cuelga del pecho. Asi marchan en fila
tocando el tambor y la flauta al unisono tan armoniosamente
que en Europa se la tendria por la mds bella retreta.

Las relaciones de los misioneros de Maynas y Napo describen con singular
detalle la riqueza musical de las ceremonias litdrgicas y el mismo Niclutsch asevera
que en algunos de los pueblos habia lutieres que podian fabricar arpas y violines de
tan buena calidad como los europeos «ya que con respecto a los objetos mecdnicos los
americanos son mds hdbiles... »".

Manuel Joaquin Uriarte describe en su Diario de un misionero que en su mision
entre los Omaguas habia logrado un alto nivel musical:

Habia fijos otros cuatro cantores para las Misas y Oficios, con su
maestro de Capilla que era un viejo, Cosme, y éstos sabian de
memoria, las Misas de la Virgen y otras que ensefiaba el
misionero Pange Lingua, etc. y otro viejo, Andrés Yahaguera, en
lengua inga diversas coplas devotas que repetian los nifios los
dias ordinarios con diversos tonos. Después de éstos llevd
consigo el P. Iriarte a La Laguna dos muchachos hdbiles
omaguas, Addn y Estanislao, a quienes habia ensefiado leer y
escribir, y a éstos ensefnaron solfa y tocar arpa y violin otros dos
musicos de alld que el P. Ignacio Falcén, Misionero, llevé a Lima
cuando fué Procurador y gastando 200 ps. Ensefd, con maestros
diestros. Vueltos al pueblo al ano, ya ensefados, y casados,
tocaban en las Misas domingos, sdbados y viernes, y en las
fiestas, y éstos ensefnaron a otros; con que teniamos una Misa
competente, con dos arpas y cuatro violines, que podian lucir
como los guaranies, y se fue comunicando a otros pueblos®.

8 Ibidem, p. 159.
9 Idem.
%0 Uriarte, op. cit., pp. 182-183.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



37

Algunos misioneros tuvieron un singular talento para componer misas
destacando Bernardo Zurmillen, Zurmiihlen, (Warendorf, 1687), reconocido como
misionero, superior y musico, quien:

Siendo misionero del pueblo de la Laguna, habilité d ocho 6 diez
muchachos para cantar Misas de cantos tan armoniosos y bien
ordenados, que d juicio de algunos padres acostumbrados d oir
en Europa Misas de buenos conciertos, no tenian en qué ceder d
los mds armoniosos y arreglados de una capilla de mdusica
completa. Mantuvo aquel misionero la musica mientras lo fué de
aquel pueblo y la fomenté siendo superior de las misiones.
Faltando los cantores después de su muerte, los misioneros que
le sucedieron 6 no supieron sustituir otros cantores 6 dejandose
llevar del modo de pensar arriba insinuado, descuidaron mucho
tan loable prdctica. Sin embargo de esto, en el tiempo del arresto
de los misioneros se conservaban en la Laguna cantores que, d
tres voces, entonaban con armonia, orden y buen gusto todo lo
tocante d una Misa bien arreglada, sefialdndose entre todos un
primoroso contrapunto por su elevacion y dulzura, que seguian
dos tiples de ninos muy agradables, d quienes daban mayor
gracia tenor y bajo de cuatro indios bien acordes. Estos mismos
cantaban con suavidad, dulzura y consonancia la Salve y
Letanias, segun el método del P. Zurmillén*'.

Este testimonio obtenido por Chantre y Herrera de otros misioneros expulsos
de 1768 que conocid en el destierro en los estados pontificios revelan que la obra
musical de Zurmillen estuvo recogida en notaciones musicales que permitieron
interpretarla en otros pueblos.

Otros misioneros que se aplicaron en la ensefianza de musica y expresiones
corales fueron Wenceslao Brayer (Bohemia, 1662), compaiero de Samuel Fritz, que
en la mision de santo Tomas de Andoas ensefd a cantar la misa a un coro de seis
nifos, a otros les ensefid a tocar el violin y a un joven lo envid a Quito a aprender a
tocar el arpa y Francisco Javier Zephyris (Brenner, 1693) que formé en la Concepcidén
de Xeberos un coro de doce jévenes junto a varios instrumentos musicales que lo
acompafaban en las misas a dos voces siendo tan reconocidos que el superior de las
misiones Carlos Brentano lo envi6 a la reduccidn de san Regis de Yameos a continuar
esta labor que realizé con notable éxito*.

Llama la atencidén que no se conserven partituras o notaciones musicales de
ninguno de los misioneros mencionados. De mi parte, recuerdo haber conocido
algunos investigadores frustrados en los actuales archivos quitefios por la ausencia
de partituras o notaciones de los misioneros de Maynas. ;Acaso algunas piezas se
perdieron en el incendio del archivo de las misiones? ;Estos valiosos documentos no
fueron valorados en su justa medida durante el secuestro de bienes de 1767-1768?

*' Chantre y Herrera, José, Historia de las misiones de la Compania de Jesus en el Marandn espanol, por
el P. José Chantre y Herrera de la misma Compania, 1637-1767. Con licencia de la autoridad eclesidstica,
Imprenta de A. Avrial, Madrid, 1901, p. 650.

> Ibidem, p. 651.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



38

(Quiza, otros misioneros descuidaron la formacion musical de los pueblos
encomendados luego de la ausencia de Zurmillen y Zephyris?

A este respecto, Chantre y Herrera afirma que algunos misioneros estaban
convencidos que intentar una seria formacién musical de algunas poblaciones nativas
era casi imposible por las limitaciones culturales y el poquisimo tiempo disponible
para una tarea que demandaba un constante cultivo artistico que muchos misioneros
no podian ofrecer. La mayoria de pueblos y anejos eran atendidos por un solo
misionero en duras condiciones y la distancia con las ciudades de Quito y Cuenca
dificultaban el envio de instrumentos musicales y profesores que se animaran a
ensefiar por los rigores del clima que en la misién del Napo arrebataron la vida a un
arpista quiteno®.

Al revisar la lista de musicos jesuitas de Maynas en el libro de Félix Zabala Lana
sélo encontramos a Zurmillen en claro contraste con lalista de las misiones de Moxos,
Chiquitos y guaranies que suman veintitrés*4.

4. Reflexion final

Las relaciones de los misioneros y las drdenes de los superiores de las Misiones
de Maynas y Napo manifiestan una verdad innegable: liturgia y musica estaban tan
entrelazadas que en el ambiente de las misiones no se podia entender la una sin la
otra. La liturgia requeria de la musica para lograr un ambiente de solemnidad, altura
espiritual y mayor participacion de la poblacidn. Por su parte, la musica era un medio
indispensable para la liturgia y fiestas religiosas para animar a los nativos a participar
en ella. Podemos afirmar que sin musica no habia liturgia y que la musica era litdrgica,
pues, no se conservan testimonios de otro tipo de composiciones.

Los misioneros acataron las drdenes de sus superiores dentro de sus
posibilidades para continua la tarea evangelizadora que habian iniciado Cugia, de la
Cueva, Figueroa y otros a partir de 1638. En todas las relaciones se nota un alto
espiritu de compromiso, deseo auténtico de servicio, pues, la mayoria de los
misioneros americanos y centroeuropeos fueron asignados por peticion propia como
vemos en las cartas Indipetae que se conservan?®; entrega y carifio a las poblaciones
nativas que en ocasiones era puesta a prueba por las diferencias culturales de cada
una; creatividad y resistencia en soledad y carencias materiales; profunda vivencia
religiosa que se irradiaba a las poblaciones; capacidad de organizacidn, pacificaciény
defensa ante las incursiones portuguesas, etc.

Ellos debian estar prestos a catequizar, administrar los sacramentos con
énfasis en el bautismo, confesidn, eucaristia y uncion de los enfermos. La relacion de
los misioneros era cercana a la poblacidn, pero, en muchos casos estaba mediada por
espafioles que tenian autoridad en las misiones como los gobernadores y nativos con
cargos de tenientes, subtenientes, alcaldes y alguaciles que se encargaban de la
organizacion politica de los pueblos.

Las ceremonias religiosas eran vividas con intensidad en todos los pueblos y
anejos en donde la musica y la danza eran parte fundamental de la liturgia. Buena

3 |bidem, p. 654.

24 Zabala Lana, Félix, Musicos jesuitas. A lo largo de la historia, Ediciones Mensajero, Bilbao, 2008, pp.
516-546.

5 Fondo Gesuitico, Indipetae 24, Austria 1614-1730, 755 conserva las cartas de Carlos Brentano,
Wenceslao Eymer, Pablo Maroni, Enrique Richter, Samuel Fritz y Francisco Vidra.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



39

parte de la vida de las misiones se gastaba en largas ceremonias que unian a las
poblaciones junto a los misioneros en los templos que estaban construidos para
albergar a cada pueblo o anejo y celebrar de forma ordenada -en muchas ocasiones
para evitar el abuso del alcohol- las principales fiestas como la Semana Santa,
festividades de la Virgen Maria y de los principales santos jesuitas con el patrono de
cada pueblo.

De esta manera, ademas, los misioneros lograban instruir a la poblacién en los
rudimentos de la fe cristiana y podian mantener un mayor control de la poblacién con
la aplicacién de severas normas morales que se debian cumplir en los espacios
publicos e igualmente en las viviendas de cada familia. La liturgia cumplia asi una
funcién primordial en un medio hostil para los misioneros, pues, ellos eran los Gnicos
mediadores entre lo divino y lo humano y quienes determinaban el ritmo laboral,
social, econémico y espiritual de las reducciones. Por su parte, los nativos que
disfrutaban, en principio, de los rituales ceremoniales se sentian obligados a
participar en ellos, incluso, bajo pena de castigo en caso de ausencia. Musica y danza
funcionaban como medios de atraccidn para lograr una mayor participacion en las
ceremonias religiosas por la tendencia natural de las poblaciones nativas a la danza
acompafada de canticos e instrumentos musicales.

La relacién entre liturgia, musica y danza se mantuvo hasta el destierro de los
misioneros en 1768 luego de un progresivo desarrollo musical a partir de su tercer
periodo misional entre 1727 a 1768. Veigl, Uriarte y Niclutsch narran vivencias de
mayor madurez liturgica y espiritual que fueron truncadas por el decreto de Carlos IlI
y que habrian fortalecido la vida espiritual de las misiones.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



40

Fuentes primarias

a) Manuscritas
Archivo Alcala de Henares (Compaiia de Jestis)
e Historia Moderna del Reino de Quito y Cronica de la Provincia de la Comp.? de
Jesus del mismo Reino, ESCRITA Por el Présb.° D. Juan de Velasco. Aho de 1788. 3
vols. C-275 (380).

Archivo General de Indias - AGI
e Quito: 158.

Archivum Romanum Societatis lesu - ARSI
e Fondo Gesuitico, Indipetae 24, Austria 1614-1730, 755.
e Novi Regni et Quito, Historia, tom. I, 1587-1673.

Archivum Quitensis Societatis lesu — AQSI

e Copiade la carta del Reyy la Reyna al Padre General sobre el envio de misioneros
extranjeros a las Indias. Legajo V, 412.

e Expedicion de 24 sujetos de Cddiz a Quito. Legajo Xlll, 1194.

e Numeracidn de los Pueblos, y gente, que efectivamente se hallan en las Missiones
altas y bajas del Marandn, y rio Napo, situadas en la Prov.? de Quito, hecha en mi
visita general en 1762. Legajo XIV, 1295.

e Sujetos de la Provincia de Aragon destinados a Quito. Legajo XllI, 1196.

b) Impresas

e Figueroa, Francisco de, Acufia, Cristébal de y otros, Informes de jesuitas en el
Amazonas, 1660-1684, IIAP-CETA, Iquitos, 1986.

e Maroni, Pablo, Noticias Auténticas del Famoso Rio Maranén y Misién Apostdlica
de la Compania de Jesus de la Provincia de Quito en los dilatados bosques de
dicho rio escribialas por los anos de 1738, un misionero de la misma Compania,
Pablo Maroni. Seguidas de las relaciones de A. de Zdrate y J. Magnin (1735-1740),
ed. critica, intro. e ind. Chaumeil, Jean Pierre, IIAP-CETA, Iquitos, 1988.

e Niclutsch, Francisco, Noticias americanas de Quito y de los indios bravos del
Marandn, CICAME, Quito, 2012.

e Uriarte, Manuel J., Diario de un misionero de Maynas, I|AP-CETA, Iquitos, 1986.

e Veigl, Francisco Javier, Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de
Maynas en América Meridional hasta el ano de 1768, IIAP-CETA, Iquitos, 2006.

Fuentes secundarias

e Chantre y Herrera, José, Historia de las misiones de la Compania de Jesus en el
Maranodn espaiol, por el P. José Chantre y Herrera de la misma Compania, 1637-

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



41

1767. Con licencia de la autoridad eclesidstica, Imprenta de A. Avrial, Madrid,
1901.

e Jouanen, José, Historia de la Compania de Jesus en la antigua Provincia de Quito.
2 vols. Editorial Ecuatoriana, Quito, 1941.

e Zabala Lana, Félix, Musicos jesuitas. A lo largo de la historia, Ediciones
Mensajero, Bilbao, 2008.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41



