
26 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

CEREMONIAS RELIGIOSAS Y MÚSICA EN LAS MISIONES DE MAYNAS 

  
 

Iván Lucero, SJ 
Pontificia Universidad Católica del Ecuador  

 
«Con una orquesta los jesuitas podrían haber sometido a todo el continente» afirmaba el cardenal 

Altamirano en la película La Misión (1988) subrayando la importancia de la música en las misiones 
americanas de la Compañía de Jesús. La música fue un medio que permitió a los misioneros elaborar 
un proyecto evangelizador más efectivo, de manera particular, en las ceremonias religiosas que 
ayudaban a las poblaciones nativas gustar de largos rituales. Al mismo tiempo, los aportes propios de 
las poblaciones enriquecían las ceremonias con danzas e instrumentos que continuaban en otros 
espacios como plazas y calles. A pesar de ciertos altibajos, en las misiones de Maynas (y del río Napo) 
la relación entre las ceremonias y música se prolongó durante los 130 años de existencia como lo 
confirman las relaciones que se conservan y sustentan el presente escrito. 

Palabras claves: ceremonias; jesuitas; Maynas; misiones-música 
 

RELIGIOUS CEREMONIES AND MUSIC IN THE MAYNAS MISSIONS 
«With an orchestra, the Jesuits could have subdued the entire continent», Cardinal Altamirano states 
in the film The Mission (1988), underscoring the importance of music in the American missions of the 
Society of Jesus. Music was a tool that enabled missionaries to develop a more effective evangelizing 
project, particularly in religious ceremonies, helping native populations enjoy the long rituals. At the 
same time, the natives' own contributions enriched the ceremonies with dances and instruments that 
continued in other spaces like plazas and streets. Despite certain ups and downs, the relationship 
between ceremonies and music in the Maynas (and Napo River) missions lasted throughout their 130-
year existence, as confirmed by the preserved records that support this text. 

Keywords: ceremonies; Jesuits; Maynas; missions-music 
 

Artículo Recibido: 24 de Julio de 2025 
Artículo Aceptado: 3 de Octubre de 2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Trabajo resultante del 7. DFG-Netzwerktreffen: Musik, Liturgie, Feste, realizado en Frankfurt los días 
11 y 12 de abril de 2025. 
E-mail: imlucero@puce.edu.ec  
 

mailto:imlucero@puce.edu.ec


27 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. Introducción  
ualquier persona interesada en las misiones jesuíticas de América Latina que 
visite Bolivia y Paraguay apreciará vestigios que llaman la atención por la 
calidad de materiales y, en algunos casos, como en Moxos y Chiquitos de 

Bolivia comunidades cristianas con una activa vida apostólica. En la región chiquitana 
del oriente boliviano podría admirar los templos de las antiguas misiones restaurados 
por Hans Roth a partir de 1972 que también son un poderoso atractivo para 
estudiosos de la historia de las misiones y quienes gustan del turismo cultural. 

Al tomar un mapa de las misiones jesuíticas podríamos pensar que las otras 
misiones ubicadas al norte de Sudamérica como las del Orinoco, Meta, Casanare, 
Darién y las de Maynas y Napo son similares a las que hemos mencionado. Pero, cada 
una de las misiones jesuíticas americanas tenía sus propias particularidades por las 
circunstancias en las cuales se fundaron y desarrollaron hasta 1768. 

En el caso que nos compete sobre las ceremonias religiosas y música de las 
misiones de Maynas y Napo hemos de conocer las características de esta obra 
misional de la Compañía de Jesús que dio inicio en 1638. Los primeros jesuitas que 
llegaron a la ciudad de san Francisco de Borja el 6 de enero de 1638 con el propósito 
de establecer las misiones fueron Lucas de la Cueva (Cazorla, 1606) y Gaspar Cugía 
(Cagliari, 1605). Ambos se repartieron enseguida en tan amplio territorio, así, Cugía 
con los Maynas y de la Cueva con los Jeveros que dio origen, más tarde, a la población 
de la “Limpia Concepción de Jeveros”.  

En octubre de 1640, Lucas de la Cueva envió una relación de las misiones a 
Gaspar Sobrino, Provincial de la Provincia de Nuevo Reino y Quito. En dicha relación 
de la Cueva narra la llegada de ambos misioneros a san Francisco de Borja, el estado 
de tensión de la población española o mestiza con los nativos y la labor misionera 
desarrollada en los últimos tres años. 

La descripción de las misiones que realizó de la Cueva sirve de preámbulo a la 
tarea que los siguientes misioneros debieron desarrollar por casi ciento treinta años 
en durísimas condiciones:  

 

C 



28 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

Las dificultades q en esta Mision hallan sacadas de los informes 
hechos desde Borxa son las siguientes: La demasiada longitud 
[distancia], porq el pueblo de los Xeberos (que a de ser el 
principal asiento) dista de Quito trescientas y más leguas. La 
dificultad de los caminos porq en ellos sepadece mucho, y passan 
muchos riesgos dela vida. Digo es cierto ay toda esta distancia y 
número de leguas, las doscientas por tierra, ciento y mas por 
agua. El camino de Loja para adelante, es muy dificultoso con 
pasos de mucho riesgo, grandes alturas. muchos despeñaderos: 
por el Río no lo son menores, como lo demuestran las desgracias 
cotidianas de muchos ahogados, sin que escapen los mejores 
nadadores. Son los pasos de más riesgo, un salto llamado 
Cuarnama; otro el Curibaga donde el río abre grandes 
rebentones: el tercero Maracayo: el quarto y más peligroso q 
todos juntos el Pongo; este es un puerto por el cual rompe el 
Marañón una gran cordillera estrechándose tanto, el q antes y 
después parece un mar que pone admiración duda el ver tantas 
aguas por una pequeña angostura; tiene de largo según disen 
tres leguas navegando con indesible velocidad con el Jesús y 
Credo en la boca porq el riesgo de la vida está siempre a los ojos 
en esta distancia, q todo es un riesgo continuado ay tres passos 
que son los de mayor peligro: el paso del governador porq en él 
se bolcó el que lo era de Maynas perdiendo la hasienda, y vida de 
dos indios; este es aquien por antonomasia llaman el salto del 
Marañón: el segundo llaman los Manseriches, aquí bate el río 
grandes peñascos con tanta violencia q resurtiendo sus 
corrientes buelven hazia arriba, abriendo grandes olas y muy 
profundos remolinos: El ultimo llaman los hornillos por la 
semejanza que de ellos tienen unas concabidades que el Río a 
hecho en las peñas donde abre grandes, tragaderas, ollas, 
rebentones y remolinos1. 
 

Las distancias desde los centros urbanos españoles como Lima, Quito y 
Cuenca hasta las últimas misiones eran considerables lo que impedía una rápida 
comunicación, avituallamiento y defensa de las reducciones ante las incursiones 
portuguesas. La cartografía de los misioneros de Maynas son los más apropiados 
“instrumentos de vista” como los definió Samuel Fritz (Trutnov, 1653) quien junto a 
Juan Magnin (Hauteville, 1701), Carlos Brentano (Komárom, 1694) y Francisco Javier 
Veigl (Graz, 1723) delinearon mapas que ilustraban la gran extensión geográfica en las 
que se desarrollaban ambas misiones. 

Un tercer punto que debemos tomar en cuenta era la diversidad de tribus o 
naciones indígenas con lengua, costumbres y tradiciones propias que complicaba a 
los misioneros una labor evangelizadora más uniforme o factible para su escaso 
número. Ésta fue otra de las limitaciones de las misiones de Maynas, pues, el número 
de misioneros americanos o españoles siempre fue escaso al punto que a partir de 

 
1 ARSI, Novi Regni et Quito, Historia, tom. I, 1587-1673. 



29 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

1674 la corona española permitió que un tercio de los jesuitas que pasaran a las 
misiones americanas fueran «vasallos de esta corona y de los estados hereditarios de la 
Casa de Austria»2. Este permiso se amplió a dos tercios a partir de 1707 por la mayor 
necesidad de misioneros. 

Un elemento característico de estas misiones que ponía a prueba la fortaleza 
de los misioneros era la dureza del clima y orografía de los terrenos. En los primeros, 
debemos anotar las altas temperaturas diurnas con soles caniculares que luego 
daban paso a torrenciales aguaceros que provocaban inundaciones junto a plagas de 
insectos que tornaban la vida casi imposible junto a felinos que amenazaban la vida 
de toda persona. 

El mismo Fritz escribía que había momentos en los cuales las reducciones casi 
desaparecían cuando el río Amazonas y sus afluentes subían de nivel. Las poblaciones 
quedaban cubiertas de agua y no había forma en que los sacrificios de los misioneros 
tuvieran perdurabilidad con los templos y viviendas totalmente anegadas. Además, 
los materiales de construcción eran muy distintos a los de otras misiones, pues, la 
piedra escaseaba y los elementos principales de construcción eran adobe, 
bahareque, madera, caña y paja. Manuel Joaquín Uriarte describía, años más tarde, 
la fabricación de una iglesia en la población de san Joaquín de Omaguas del ajo 
Marañón con las siguientes características:  

 
Tenía por toda la Iglesia estantes gruesos derechos y altos como 
de quince varas (y un estado de tierra), que hacían como tres 
naves; ya firmaban la techumbre con traviesas de cedro; con seis 
ventanas vistosas y barandillas torneadas, una puerta principal 
y dos laterales, todas de a dos postigos y de cedro labrado; y para 
decirlo de una vez, con lo que después se añadió, quedó 
vistosísima, pues se puso el retablo lucido en el presbiterio...3 
 

Otro riesgo en Maynas eran los incendios debido a la fragilidad de las 
construcciones y material inflamable. Un incendio notable ocurrió en Santiago de la 
Laguna alrededor de 1750 cuando el misionero Ignacio Falcón estaba preparando 
unos fuegos artificiales para una fiesta y quemó de forma accidental la iglesia, su 
vivienda, bodegas, herramientas y un barrio entero en el que vivían los Chepeos, 
originarios del Ucayale. El incendio consumió el archivo ya que en dicha reducción 
habitaba de manera habitual el superior provocando una pérdida irreparable de un 
rico fondo que conservaba historias, relaciones, cartas, mapas y otros documentos 
cuya pérdida oscurece parcialmente el conocimiento de estas misiones4.  

Además, en las misiones de Maynas la movilidad de las tribus o naciones 
aborígenes ocurría de manera frecuente. Esta inestabilidad se producía por diversas 
causas entre ellas los ataques de los bandeirantes portugueses y las epidemias de 
enfermedades contagiosas como la peste de viruela que sufrieron las misiones entre 
1761-1762. En 1762, Veigl, que a la sazón era superior de las Misiones de Maynas y 
Napo, compuso una «Numeración de los Pueblos, y gente, que efectivamente se hallan 

 
2 AQSI, legajo V, 412. 
3 Manuel J. Uriarte, Diario de un misionero de Maynas, IIAP-CETA, Iquitos, 1986, pp. 166-167. 
4 Jouanen, José, Historia de la Compañía de Jesús en la antigua Provincia de Quito, tomo II, Editorial 
Ecuatoriana, Quito, 1941, p. 478. 



30 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

en las Missiones altas y bajas del Marañón, y río Napo, situadas en la Prov.a de Quito, 
hecha en mi visita general en 1762»5 en la que describe de manera detallada la 
composición de la ciudad de Borja, pueblos y anejos de casados, viudos, solteros, 
muchachos, niños y niñas tiernos. El total de habitantes que en 1761 alcanzaba las 
10,500 personas le fue muy difícil establecer por la muerte de tantos y el escape de 
muchos otros para evitar el contagio.  

 
2. Ceremonias religiosas 

A pesar de las pérdidas por el incendio en Santiago de la Laguna los escritos 
de los misioneros de Maynas y Napo nos entregan valiosa información sobre las 
ceremonias religiosas y el indispensable acompañamiento musical que analizaremos 
más adelante.  

Los misioneros que escribieron sobre las manifestaciones religiosas de los 
diversos pueblos fueron los siguientes: Francisco de Figueroa (Popayán, 1607) 
Ynforme sobre las Missiones de el Marañón, Gran Pará o Río de las Amazonas; Pablo 
Maroni (Friuli, 1695) Noticias auténticas del famoso río Marañón; Juan Magnin, 
Descripción de la provincia y Misiones de Mainas en el Reino de Quito; Manuel Joaquín 
Uriarte (Zurbano, 1720) Diario de un misionero de Maynas; Francisco Niclutsch (Matrei, 
1723) Noticias americanas de Quito y de los indios bravos del Marañón y Francisco Javier 
Veigl, Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de Maynas en América 
Meridional hasta el año de 1768 y José Chantre y Herrera (Villabrágima, 1738) Historia 
de las Misiones de la Compañía de Jesús en el Marañón Español 1637-17676. 

Otra fuente valiosa de información sobre la vida espiritual en las misiones son 
las Órdenes que Hernando Cabero (Aragón, 1602), Francisco Sierra (España), Luis de 
Andrade (Perú), Andrés de Zárate, Carlos Brentano, Guillermo Grebmer (Sterzing, 
1685) y Martín Iriarte (Galar, 1707) que en sus funciones de visitadores, provinciales o 
superiores de las misiones entregaron a los misioneros entre 1706-1762 para un mejor 
aprovechamiento apostólico en las reducciones7. Estas Órdenes se pueden clasificar 
en dos tipos: directas a misioneros e indirectas (recibidas a través de los misioneros) 
a las poblaciones. 

 
Órdenes a misioneros: 

1. Los misioneros deben realizar los ejercicios espirituales anuales. 
2. Han de renovar los votos dos veces al año los que no hayan realizado la 

profesión. 
3. Deben vivir al menos dos en cada pueblo o anejo y si algún misionero estuviera 

solo debe visitar al más cercano para confesarse a menudo. 
4. Han de aprender la lengua de cada nación para traducir el catecismo, imponer 

la lengua del Ynga (quichua) y en los pueblos nuevos el castellano.  
 
 
Órdenes a poblaciones: 

1. Las iglesias deben ser decentes, con el mayor adorno posible y los altares 
limpios. 

 
5 AQSI, legajo XIV, 1295.  
6 Chantre y Herrera no fue misionero de Maynas y nunca visitó América. 
7 AQSI, legajo VIII, 767. 



31 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

2. Se deben administrar los sacramentos a los enfermos. 
3. Debe haber uniformidad en enseñar la doctrina cristiana con el catecismo al 

amanecer y atardecer. 
4. Los domingos, miércoles y viernes acudirán los adultos y menores a rezar la 

doctrina con graves sanciones como azotes a quienes no participen. 
5. Al anochecer rezarán en sus casas al son de las campanas con la vigilancia de 

los indios fiscales. 
6. Todas las casas deben tener cruces y la población debe estar decentemente 

vestida. 
7. Los domingos se debe oír la predicación del evangelio. 
8. Los nativos que salgan a Quito deben partir confesados y comulgados. 
9. Todas las reducciones deben celebrar los sábados la misa votiva de Nuestra 

Señora cantada en donde hubiera cantores o rezada en donde no los hubiere 
y los domingos el rosario cantado por todo el pueblo por las calles o plazas. 

10. Los días lunes se celebrarán en todos los pueblos las misas de difuntos.  
11. Los padres y madres de familia deben educar a sus hijos en la fe cristiana al 

amanecer y atardecer con el alabado, Padrenuestro, Avemaría, Credo y Salve.  
12. Al ingresar al templo deberán hincarse, persignarse, rezar el alabado en voz 

baja y estar quietos en sus bancas. 
13. A los más rudos o menos aplicados se los instruirá de manera particular y los 

adultos deberán comulgar por Pascua. 
14. Los viracochas [españoles ayudantes de los misioneros] también deben ser 

instruidos en la doctrina cristiana, leer libros piadosos y los misioneros han de 
entablar con ellos conversaciones espirituales. 
 
Estas órdenes que rigieron por cerca de setenta años no fueron las primeras 

que los misioneros recibieron, pues, Hernando Cabero, provincial de la Provincia de 
Nuevo Reyno y Quito, redactó unas el 30 de enero de 1666 que recopilaban y 
enmendaban otras suyas de julio de 16598. Estas órdenes de Cabero fueron 
complementadas por su sucesor Gaspar Vivas a partir de 1669 y estaban dirigidas de 
manera primordial al cuidado espiritual y material de los misioneros con algunas 
indicaciones sobre la atención pastoral de las reducciones y construcción de los 
templos. 

Por su parte, las órdenes de Zárate, visitador de la Provincia de Quito desde 
abril de 1735 hasta julio de 1738, fueron dictadas en un contexto distinto, pues, su 
tarea fue la de disciplinar la Provincia de Quito en su conjunto. En 1735 llamó a Quito 
a Guillermo D´Etre (Douai, 1669), Leonardo Deubler (Bamberg, 1687), Francisco Reen 
(Colonia, 1690) y Pablo Maroni para redactar un informe titulado Relación de la Misión 
Apostólica que tiene a su cargo la Provincia de Quito, de la Compañía de Jesús, en el gran 
río Marañón, en que se refiere lo sucedido desde el año de 1725 hasta el año de 17359. 
Con esta información, visitó de forma detallada el estado de las poblaciones, vida 
espiritual de los misioneros, formación religiosa de las poblaciones e, inclusive la 
tensa situación por las incursiones portuguesas que amenazaban con destruir las 

 
8 AQSI, legajo IV, 345. 
9 AGI, Quito 158, 246-258. 



32 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

reducciones y empujar la frontera hasta el río Napo entre noviembre de 1736 y 
diciembre de 173710. 

La relación de Francisco de Figueroa escrita entre 1659-1661 por petición de 
Cabero es de gran valor, porque, él arribó a unas nacientes Misiones de Maynas en 
1642, cuatro años después de Gaspar Cugía y Lucas de la Cueva. A pesar de las 
dificultades que acarreaba el establecer las poblaciones y contactar a otros grupos 
nativos con diferentes lenguas, costumbres e, inclusive, rivalidades entre ellos, los 
frutos por la persistencia misional y acogida de los nativos se daban poco a poco 
como ocurría en la Limpia Concepción de Xeberos, la primera en ser fundada por 
Lucas de la Cueva: 

 
Celebran fiestas del año, la de su titular de la Limpia Concepción 
de Nuestra Señora y la del Corpus, ambas con procesión, danças, 
flautas y otros festiines y adornos, añadiendo la del Corpus los 
de los altares y castillos hechos de flores y ramos, frutas y pájaros 
y otros animales, y las calles enramadas con arcos de palmas. 
La Quaresma fuera de las procesiones de doctrinas que se hacen 
cada semana una vez, tienen la del Viernes Santo, á que todos 
acuden unos con cruces cargadas, otros azotándose y haciendo 
varias penitencias, y los demás con luces de cera negra y los que 
no la alcançan las llenan de copal, sin que queda alguna persona 
que no lleve luz, puestas todas en orden de dos hileras. La Pascua 
de Resurrección, la celebran con procesión, y las mesmas luces, 
danças regocijos, etc. Causa edificación y consuelo ver solenizar 
estas fiestas y obras de christianos en medio destas montañas, 
donde en tiempos passados no se veían si no fiestas y bayles con 
abundantes bebidas á las cabeças de los que en sus guerrillas y 
malocas mataban de otras naciones, en que era estremada ésta 
de Xeberos, más señalada que otras en semejantes matanças, 
destruyendo varias provincias desde contorno de Marañón11. 
 

De la misma manera, Figueroa describe la iglesia que resaltaba por su aseo y 
limpieza gracias a responsables que repintan cada semana sus paredes de «colorado 
sobre blanco» que le dan un aspecto siempre nuevo. La tónica de las siguientes 
relaciones sobre las ceremonias religiosas en medio de las dificultades que los 
misioneros siempre destacaban es muy parecida. Pablo Maroni en sus Noticias 
auténticas escritas en 1738, setenta y siete años después que Figueroa, entrega una 
visión más rica de las reducciones que se han ampliado en número y crecimiento 
espiritual de sus habitantes. Su relación, por lo tanto, describe su experiencia 
personal como fundador de algunos pueblos y las de otras reducciones que él ha 
conocido de primera mano: 

 
Al celo de la fe corresponde el cuidado que tienen en lo que toca 
al obsequio culto divino, como son las iglesias, las cuales, aunque 

 
10 Jouanen, José, op. cit., pp. 138-164. 
11 Figueroa, Francisco de, Acuña Cristóbal de y otros. Informes de jesuitas en el Amazonas, 1660-1684, 
IIAP-CETA, Iquitos, 1986, pp. 189-190. 



33 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

en la arquitectura y riquezas no igualan a las del Paraguay, 
tienen, sin embargo, todo aquel aseo que permite el temple 
disposición destas montañas. Las más son de tapia francesa, 
algunas de adoves, blanqueadas y adornadas con varias 
pinturas; su capacidad corresponde al número de la gente que 
asiste en el pueblo; todas tienen ricos ornamentos y á algunas no 
les falta alhajas de plata de mucho precio: lo cual todo se deben 
primer lugar á la industria de los indios en recojer los géneros 
vendibles que, son cera, vainilla, y otros semejantes para 
procurar con el precio dellos dichas alhajas. 
Mejor da á conocer su afición al culto divino el aparato de 
músicas, procesiones, marchas muy vistosas con que celebran 
entre año varias festividades, como es la del patrón del pueblo, 
las más principales de María Santísima, las Pascuas, Corpus y 
sobre todo Semana Santa, que se hace en todas partes con 
demostraciones de mucha piedad y penitencia, cargando en las 
procesiones los indios cruces, muy pesadas y azotándose 
cruelmente, lo cual todo no deja de causar mucha admiración y 
ternura. 
Pero lo que sobre todo, á mi parecer da conocer la fe desta gente 
y provecho que se consigue con la predicación evangélica, es el 
ver, que no solo se sujetan a manifestar sus culpas en la 
confesión, sino que también ellos mismos lo solicitan como 
medio eficacísimo para aplacar a Dios y asegurar su salvación12. 
 

A la par de la valoración de las ceremonias religiosas que se realizaban con 
toda la ostentación posible, los misioneros también daban importancia -en ocasiones 
mucho más- a la administración de los sacramentos, de manera particular, eucaristía, 
confesión y extremaunción. Esto se debía a que la vivencia sacramental significaba, 
en primer, una aceptación personal, consciente y comprometida con los misterios 
fundamentales de la fe cristiana. Cierto es que algunos sacramentos tenían una 
dimensión social o comunitaria como ocurría con las eucaristías que se celebraban en 
las iglesias y luego continuaban en plazas o calles con procesiones, danzas, música y 
jolgorio, pero, estas manifestaciones externas debían nacer de un proceso de 
conversión personal que revelaba el grado de madurez de fe de las poblaciones. 

La tercera etapa de las misiones de Maynas y Napo13 estuvo marcada por el 
retroceso de las fronteras por la presión de las incursiones portuguesas. Luego de la 
muerte de Samuel Fritz ocurrida el 20 de marzo de 1725 se abre una etapa marcada 
por la zozobra, incertidumbre y presión de las autoridades portuguesas que 

 
12 Maroni, Pablo, Noticias Auténticas del Famoso Río Marañón y Misión Apostólica de la Compañía de 
Jesús de la Provincia de Quito en los dilatados bosques de dicho río escribíalas por los años de 1738, un 
misionero de la misma Compañía; Pablo Maroni. Seguidas de las relaciones de A. de Zárate y J. Magnin 
(1735-1740), ed. crítica, intro. e índ. Chaumeil, Jean Pierre, IIAP-CETA, Iquitos, 1988, pp. 199-200. 
13 Seguimos la división de las misiones en tres épocas del P. Juan de Velasco. La primera de 1638 a 
1683; la segunda de 1683 a 1727, y la tercera de 1727 a 1768. Historia del Reino de Quito en la America 
Meridional, escrita por el Presb.o D.n Juan de Velasco, nativo del mismo Reino, tomo III, y parte III, que 
comprehende la Historia Moderna, dirigida, y dedicada al Exc.mo S.or D.n Antonio Porlier, del Consejo de 
su Mag.d &, &. Año de 1789, pp. 322-461.  



34 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

empujaban la frontera hacia el Alto Marañón obligando a los misioneros a tomar 
providencias al respecto. El último informe de Fritz escrito en Xeberos el 23 de marzo 
de 1721 advertía lo siguiente: 

 
…y que la Chrístiandad Portugueza ayga llegado â esto de venir 
con violencia de Armas sin aver sido ofendidos contra los PP.s 
Missioneros inermes digo contra Jesu Chrísto, a q.n su Comp.a ha 
ganado essas Missiones con su S.to Evangelio, doctrinado y 
mantenidolas en pacífica possessión sin controvercia alguna, ni 
Perjuicio ala Conquista Portugueza, y quitarnos nuestras 
Missiones, echar â los PP,s oprimir y llebar con Violencia nuestro 
travajo, y sudor de tantos años por Christo sin hazer caso de 
Descomunion Pontificia hasta el Río Napo, q dista de la Línea 
meridional su Lindre que passa pr el Parâ cerca de 20. grados en 
longitud, y de navegación tiene mas de 1U [1000] Leguas14. 

 
En tan complejas circunstancias, la Provincia de Quito no desmayó en su 

empeño de continuar adelante con su labor misionera fortaleciendo las misiones 
existentes, rehaciendo otras y explorando el río Ucayale en 1762 a cargo de Veigl. En 
1754 se realizaron dos expediciones de jesuitas europeos a la Provincia de Quito, una 
de ellas compuesta por quince sujetos de la Provincia de Aragón y otra por 
veinticuatro de la Asistencia de Alemania15.  

Los veinticuatro jesuitas comandados por Francisco Javier Azzoni (Praga, 1717) 
estaban destinados en buena parte a las Misiones de Maynas y Napo entre quienes 
se encontraban los ya nombrados Niclutsch y Veigl. Otros jesuitas de esta expedición 
que perseveraron en las misiones hasta la expulsión de 1768 fueron Mauricio Calegari 
(Augsburgo, 1723), Juan Marchat (Bohemia, 1735), José Palme (Bohemia, 1733), 
Francisco Javier Plindendorfer (Austria, 1726), Pedro Schooneman (Flanders, 1711) y 
Martin Schweyna (Olomouc, 1725).  

 
Las Noticias detalladas de Veigl brindan una rica información de las ceremonias 

religiosas en las misiones, pues, él fue superior de las mismas entre 1762-1766: 
 

Los domingos y días festivos, empero, para no retener 
demasiado a la gente, se oficiaba la santa misa después de las 
preguntas de una parte del catecismo y la debida alocución; 
durante la primera parte de la misa, todos los reunidos rezaban 
en altavoz las oraciones habituales; para dar mayor realce a la 
devoción se solía tocar un arpa o una citara acompañada de 
violines o el coro entonaba un canto religioso apropiado en 
alabanza del Santísimo Sacramento o de la Madre de Dios. En 
festividades mayores, así como todos los sábados, se celebraba 
una misa cantada solemne con la asistencia de los acólitos 
instruidos ya en el servicio del altar, pulcramente vestidos, 
interviniendo generalmente sólo el conjunto de voces del coro 

 
14 AGI, Quito 158, 431-432.  
15 AQSI, legajo XIII, 1194 y 1196. 



35 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

reunido con este fin, y acompañado a veces con instrumentos 
musicales y entre éstos, incluso, trompetas. También en este 
caso no se omitía ni esfuerzo, ni se dejaba pasar alguna medida 
que pudiera influir, ya sea por la vista, ya por el oído, a esta gente 
tan fácil de emocionar, fomentando su aprecio del culto 
religioso16. 
 

Es posible que esta descripción de las ceremonias religiosas corresponda a la 
ciudad de Borja, capital civil de las Misiones de Maynas, pues, Veigl fue su párroco 
hasta la expulsión de 1768. Llama la atención la elaborada liturgia eucarística 
acompañada de una notable lista de instrumentos musicales que revelan el grado de 
pulcritud que habían alcanzado algunas poblaciones.  

Por su parte, las Noticias Americanas de Niclutsch, misionero del río Napo, 
describen manifestaciones religiosas con características propias de los pueblos de 
dicha región. Las ceremonias religiosas más importantes se celebraban durante la 
Semana Santa en que se vivía de manera rigurosa los mandamientos de la Iglesia y se 
predicaban los misterios de la pasión y muerte de Jesús con la activa participación de 
la población:  

 
El Viernes Santo por la tarde se organizaba una procesión 
durante la cual los hombres arrasaban cruces y las mujeres 
acompañaban con rezos a la imagen del crucifijo. El día de Corpus 
se adornaba la iglesia con toda clase de frutos y con plantas 
silvestres de los más bellos colores, que no se conocen en Europa, 
y asimismo se circundaba toda la plaza con arcos y ramos de 
palma, debajo de los cuales se llevaba el Santísimo. Y dado que 
entre los españoles es costumbre que delate del santísimo bailen 
unos danzantes bellamente engalanados. Según el ejemplo del 
Rey David quien bailó delante del arca, se introdujo esta 
costumbre también en América17. 

 
Parte importante de las ceremonias también eran los bailes o danzas que 

generalmente acompañaban a los oficios religiosos en los espacios externos de las 
iglesias junto a la música. Esta triple combinación del rito sagrado, música y baile eran 
estimados por los misioneros como un medio propicio de evangelización porque las 
poblaciones nativas gustaban de ellas en alto grado. Podemos afirmar que en todas 
las relaciones que narren las ceremonias religiosas de Maynas y Napo encontraremos 
estos tres elementos de forma indisoluble, de tal forma, que resultaba imposible al 
misionero realizar una propuesta evangelizadora sin los sonidos festivos y la 
algarabía de las danzas que animaban a niños, jóvenes, adultos y ancianos a participar 
con mayor entusiasmo en las ceremonias litúrgicas.  

 
3. Música 

 
16 Veigl, Francisco Javier, Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de Maynas en América 
Meridional hasta el año de 1768, IIAP-CETA, Iquitos, 2006, p. 238. 
17 Niclutsch, Francisco, Noticias americanas de Quito y de los indios bravos del Marañón, CICAME, 
Quito, 2012, pp. 158-159. 



36 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

Al hablar de música en Maynas y Napo hemos de conocer, en primer lugar, si las 
poblaciones nativas tenían instrumentos musicales autóctonos que utilizaban en 
momentos festivos o en ocasiones especiales. La respuesta es afirmativa, pero, 
hemos de reconocer que las noticias que poseemos están mediadas por la visión e 
influencia de los misioneros. Según la relación de Niclutsch en las misiones del Napo 
era posible escuchar música producida por dos sencillos instrumentos musicales: 

 
Hasta los indios salvajes poseen una especie de música que le 
enseñó la naturaleza. Para solamente hablar de mis cabeliados: 
éstos fabrican entre otras cosas, un pequeño instrumento de 
viento de tubitos de caña, de los cuales amaran doce 
fuertemente entre sí, uno más largo que el otro, parecido a un 
órgano. En un día de fiesta, una banda entera de jóvenes rodea 
las casas y la plaza, cada uno de ellos sostiene en una mano 
frente a la boca el mencionado instrumento y con la otra golpea 
el pequeño tambor que le cuelga del pecho. Así marchan en fila 
tocando el tambor y la flauta al unísono tan armoniosamente 
que en Europa se la tendría por la más bella retreta18. 
 

Las relaciones de los misioneros de Maynas y Napo describen con singular 
detalle la riqueza musical de las ceremonias litúrgicas y el mismo Niclutsch asevera 
que en algunos de los pueblos había lutieres que podían fabricar arpas y violines de 
tan buena calidad como los europeos «ya que con respecto a los objetos mecánicos los 
americanos son más hábiles…»19. 

Manuel Joaquín Uriarte describe en su Diario de un misionero que en su misión 
entre los Omaguas había logrado un alto nivel musical: 

 
Había fijos otros cuatro cantores para las Misas y Oficios, con su 
maestro de Capilla que era un viejo, Cosme, y éstos sabían de 
memoria, las Misas de la Virgen y otras que enseñaba el 
misionero Pange Lingua, etc. y otro viejo, Andrés Yahaguera, en 
lengua inga diversas coplas devotas que repetían los niños los 
días ordinarios con diversos tonos. Después de éstos llevó 
consigo el P. Iriarte a La Laguna dos muchachos hábiles 
omaguas, Adán y Estanislao, a quienes había enseñado leer y 
escribir, y a éstos enseñaron solfa y tocar arpa y violín otros dos 
músicos de allá que el P. Ignacio Falcón, Misionero, llevó a Lima 
cuando fué Procurador y gastando 200 ps. Enseñó, con maestros 
diestros. Vueltos al pueblo al año, ya enseñados, y casados, 
tocaban en las Misas domingos, sábados y viernes, y en las 
fiestas, y éstos enseñaron a otros; con que teníamos una Misa 
competente, con dos arpas y cuatro violines, que podían lucir 
como los guaraníes, y se fue comunicando a otros pueblos20. 

 
18 Ibidem, p. 159. 
19 Idem. 
20 Uriarte, op. cit., pp. 182-183. 



37 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

Algunos misioneros tuvieron un singular talento para componer misas 
destacando Bernardo Zurmillen, Zurmühlen, (Warendorf, 1687), reconocido como 
misionero, superior y músico, quien: 

 
Siendo misionero del pueblo de la Laguna, habilitó á ocho ó diez 
muchachos para cantar Misas de cantos tan armoniosos y bien 
ordenados, que á juicio de algunos padres acostumbrados á oir 
en Europa Misas de buenos conciertos, no tenían en qué ceder á 
los más armoniosos y arreglados de una capilla de música 
completa. Mantuvo aquel misionero la música mientras lo fué de 
aquel pueblo y la fomentó siendo superior de las misiones. 
Faltando los cantores después de su muerte, los misioneros que 
le sucedieron ó no supieron sustituir otros cantores ó dejándose 
llevar del modo de pensar arriba insinuado, descuidaron mucho 
tan loable práctica. Sin embargo de esto, en el tiempo del arresto 
de los misioneros se conservaban en la Laguna cantores que, á 
tres voces, entonaban con armonía, orden y buen gusto todo lo 
tocante á una Misa bien arreglada, señalándose entre todos un 
primoroso contrapunto por su elevación y dulzura, que seguían 
dos tiples de niños muy agradables, á quienes daban mayor 
gracia tenor y bajo de cuatro indios bien acordes. Estos mismos 
cantaban con suavidad, dulzura y consonancia la Salve y 
Letanias, según el método del P. Zurmillén21. 

 
Este testimonio obtenido por Chantre y Herrera de otros misioneros expulsos 

de 1768 que conoció en el destierro en los estados pontificios revelan que la obra 
musical de Zurmillen estuvo recogida en notaciones musicales que permitieron 
interpretarla en otros pueblos. 

Otros misioneros que se aplicaron en la enseñanza de música y expresiones 
corales fueron Wenceslao Brayer (Bohemia, 1662), compañero de Samuel Fritz, que 
en la misión de santo Tomás de Andoas enseñó a cantar la misa a un coro de seis 
niños, a otros les enseñó a tocar el violín y a un joven lo envió a Quito a aprender a 
tocar el arpa y Francisco Javier Zephyris (Brenner, 1693) que formó en la Concepción 
de Xeberos un coro de doce jóvenes junto a varios instrumentos musicales que lo 
acompañaban en las misas a dos voces siendo tan reconocidos que el superior de las 
misiones Carlos Brentano lo envió a la reducción de san Regis de Yameos a continuar 
esta labor que realizó con notable éxito22. 

Llama la atención que no se conserven partituras o notaciones musicales de 
ninguno de los misioneros mencionados. De mi parte, recuerdo haber conocido 
algunos investigadores frustrados en los actuales archivos quiteños por la ausencia 
de partituras o notaciones de los misioneros de Maynas. ¿Acaso algunas piezas se 
perdieron en el incendio del archivo de las misiones? ¿Estos valiosos documentos no 
fueron valorados en su justa medida durante el secuestro de bienes de 1767-1768? 

 
21 Chantre y Herrera, José, Historia de las misiones de la Compañía de Jesús en el Marañón español, por 
el P. José Chantre y Herrera de la misma Compañía, 1637-1767. Con licencia de la autoridad eclesiástica, 
Imprenta de A. Avrial, Madrid, 1901, p. 650. 
22 Ibidem, p. 651. 



38 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

¿Quizá, otros misioneros descuidaron la formación musical de los pueblos 
encomendados luego de la ausencia de Zurmillen y Zephyris?  

A este respecto, Chantre y Herrera afirma que algunos misioneros estaban 
convencidos que intentar una seria formación musical de algunas poblaciones nativas 
era casi imposible por las limitaciones culturales y el poquísimo tiempo disponible 
para una tarea que demandaba un constante cultivo artístico que muchos misioneros 
no podían ofrecer. La mayoría de pueblos y anejos eran atendidos por un solo 
misionero en duras condiciones y la distancia con las ciudades de Quito y Cuenca 
dificultaban el envío de instrumentos musicales y profesores que se animaran a 
enseñar por los rigores del clima que en la misión del Napo arrebataron la vida a un 
arpista quiteño23.  

Al revisar la lista de músicos jesuitas de Maynas en el libro de Félix Zabala Lana 
sólo encontramos a Zurmillen en claro contraste con la lista de las misiones de Moxos, 
Chiquitos y guaraníes que suman veintitrés24.  

 
4. Reflexión final 

Las relaciones de los misioneros y las órdenes de los superiores de las Misiones 
de Maynas y Napo manifiestan una verdad innegable: liturgia y música estaban tan 
entrelazadas que en el ambiente de las misiones no se podía entender la una sin la 
otra. La liturgia requería de la música para lograr un ambiente de solemnidad, altura 
espiritual y mayor participación de la población. Por su parte, la música era un medio 
indispensable para la liturgia y fiestas religiosas para animar a los nativos a participar 
en ella. Podemos afirmar que sin música no había liturgia y que la música era litúrgica, 
pues, no se conservan testimonios de otro tipo de composiciones. 

Los misioneros acataron las órdenes de sus superiores dentro de sus 
posibilidades para continua la tarea evangelizadora que habían iniciado Cugía, de la 
Cueva, Figueroa y otros a partir de 1638. En todas las relaciones se nota un alto 
espíritu de compromiso, deseo auténtico de servicio, pues, la mayoría de los 
misioneros americanos y centroeuropeos fueron asignados por petición propia como 
vemos en las cartas Indipetae que se conservan25; entrega y cariño a las poblaciones 
nativas que en ocasiones era puesta a prueba por las diferencias culturales de cada 
una; creatividad y resistencia en soledad y carencias materiales; profunda vivencia 
religiosa que se irradiaba a las poblaciones; capacidad de organización, pacificación y 
defensa ante las incursiones portuguesas, etc.  

Ellos debían estar prestos a catequizar, administrar los sacramentos con 
énfasis en el bautismo, confesión, eucaristía y unción de los enfermos. La relación de 
los misioneros era cercana a la población, pero, en muchos casos estaba mediada por 
españoles que tenían autoridad en las misiones como los gobernadores y nativos con 
cargos de tenientes, subtenientes, alcaldes y alguaciles que se encargaban de la 
organización política de los pueblos. 

Las ceremonias religiosas eran vividas con intensidad en todos los pueblos y 
anejos en donde la música y la danza eran parte fundamental de la liturgia. Buena 

 
23 Ibidem, p. 654. 
24 Zabala Lana, Félix, Músicos jesuitas. A lo largo de la historia, Ediciones Mensajero, Bilbao, 2008, pp. 
516-546. 
25 Fondo Gesuitico, Indipetae 24, Austria 1614-1730, 755 conserva las cartas de Carlos Brentano, 
Wenceslao Eymer, Pablo Maroni, Enrique Richter, Samuel Fritz y Francisco Vidra. 



39 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

parte de la vida de las misiones se gastaba en largas ceremonias que unían a las 
poblaciones junto a los misioneros en los templos que estaban construidos para 
albergar a cada pueblo o anejo y celebrar de forma ordenada -en muchas ocasiones 
para evitar el abuso del alcohol- las principales fiestas como la Semana Santa, 
festividades de la Virgen María y de los principales santos jesuitas con el patrono de 
cada pueblo.  

De esta manera, además, los misioneros lograban instruir a la población en los 
rudimentos de la fe cristiana y podían mantener un mayor control de la población con 
la aplicación de severas normas morales que se debían cumplir en los espacios 
públicos e igualmente en las viviendas de cada familia. La liturgia cumplía así una 
función primordial en un medio hostil para los misioneros, pues, ellos eran los únicos 
mediadores entre lo divino y lo humano y quienes determinaban el ritmo laboral, 
social, económico y espiritual de las reducciones. Por su parte, los nativos que 
disfrutaban, en principio, de los rituales ceremoniales se sentían obligados a 
participar en ellos, incluso, bajo pena de castigo en caso de ausencia. Música y danza 
funcionaban como medios de atracción para lograr una mayor participación en las 
ceremonias religiosas por la tendencia natural de las poblaciones nativas a la danza 
acompañada de cánticos e instrumentos musicales. 

La relación entre liturgia, música y danza se mantuvo hasta el destierro de los 
misioneros en 1768 luego de un progresivo desarrollo musical a partir de su tercer 
período misional entre 1727 a 1768. Veigl, Uriarte y Niclutsch narran vivencias de 
mayor madurez litúrgica y espiritual que fueron truncadas por el decreto de Carlos III 
y que habrían fortalecido la vida espiritual de las misiones. 
  



40 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

 
Fuentes primarias  
 

a) Manuscritas 
Archivo Alcalá de Henares (Compañía de Jesús) 

• Historia Moderna del Reino de Quito y Cronica de la Provincia de la Comp.a de 
Jesus del mismo Reino, ESCRITA Por el Prêsb.o D. Juan de Velasco. Año de 1788. 3 
vols. C-275 (380). 

 
Archivo General de Indias – AGI 

• Quito: 158. 
 
Archivum Romanum Societatis Iesu - ARSI 

• Fondo Gesuitico, Indipetae 24, Austria 1614-1730, 755. 

• Novi Regni et Quito, Historia, tom. I, 1587-1673. 
 
Archivum Quitensis Societatis Iesu – AQSI 

• Copia de la carta del Rey y la Reyna al Padre General sobre el envío de misioneros 
extranjeros a las Indias. Legajo V, 412. 

• Expedición de 24 sujetos de Cádiz a Quito. Legajo XIII, 1194. 
• Numeración de los Pueblos, y gente, que efectivamente se hallan en las Missiones 

altas y bajas del Marañón, y río Napo, situadas en la Prov.a de Quito, hecha en mi 
visita general en 1762. Legajo XIV, 1295.  

• Sujetos de la Provincia de Aragón destinados a Quito. Legajo XIII, 1196. 
 
 

b) Impresas  
 

• Figueroa, Francisco de, Acuña, Cristóbal de y otros, Informes de jesuitas en el 
Amazonas, 1660-1684, IIAP-CETA, Iquitos, 1986.   

• Maroni, Pablo, Noticias Auténticas del Famoso Río Marañón y Misión Apostólica 
de la Compañía de Jesús de la Provincia de Quito en los dilatados bosques de 
dicho río escribíalas por los años de 1738, un misionero de la misma Compañía, 
Pablo Maroni. Seguidas de las relaciones de A. de Zárate y J. Magnin (1735-1740), 
ed. crítica, intro. e índ. Chaumeil, Jean Pierre, IIAP-CETA, Iquitos, 1988.   

• Niclutsch, Francisco, Noticias americanas de Quito y de los indios bravos del 
Marañón, CICAME, Quito, 2012.  

• Uriarte, Manuel J., Diario de un misionero de Maynas, IIAP-CETA, Iquitos, 1986. 

• Veigl, Francisco Javier, Noticias detalladas sobre el estado de la Provincia de 
Maynas en América Meridional hasta el año de 1768, IIAP-CETA, Iquitos, 2006. 

 
 
Fuentes secundarias 
 

• Chantre y Herrera, José, Historia de las misiones de la Compañía de Jesús en el 
Marañón español, por el P. José Chantre y Herrera de la misma Compañía, 1637-



41 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 26-41  

1767. Con licencia de la autoridad eclesiástica, Imprenta de A. Avrial, Madrid, 
1901.  

• Jouanen, José, Historia de la Compañía de Jesús en la antigua Provincia de Quito. 
2 vols. Editorial Ecuatoriana, Quito, 1941. 

• Zabala Lana, Félix, Músicos jesuitas. A lo largo de la historia, Ediciones 
Mensajero, Bilbao, 2008. 

 
 
 
 
 
 


