
1 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6 

DOSSIER: 
 “MÚSICA, ARTE Y LITURGIA EN LAS MISIONES JESUÍTICAS DE LAS 

AMÉRICAS” 

 
Johannes Meier  

Johannes Gutenberg Universität Mainz, Alemania 

Rodrigo Moreno Jeria  
Universidad Adolfo Ibáñez, Chile 

 
 
 
 
 
 
 

Presentación 
 Johannes Meier 

 
 
 

ste dossier de la revista Intus Legere Historia, tiene su origen en un simposio que 
Rodrigo Moreno y yo pudimos organizar conjuntamente en el 54º Congreso 
Internacional de Americanistas en Viena (2012). El lema de este gran encuentro 

científico en la tradicional capital de Austria fue: “Construyendo diálogos en las 
Américas”. 

El diálogo significa mediación entre personas o grupos inicialmente ajenos entre 
sí, entre pueblos o culturas. Significa “traducción” en el doble sentido de la palabra, 
significa construcción de puentes. Las cuestiones del diálogo han sido y siguen siendo 
familiares para Rodrigo y para mí, gracias a nuestras investigaciones sobre las misiones 
jesuíticas del período barroco en Hispano- y Lusoamérica. Por ello propusimos a los 
organizadores del congreso ofrecer un simposio con el siguiente tema: 

“Música, arte y liturgia en las misiones jesuíticas de las Américas. El potencial 
creativo de la interculturalidad (1549–1771)”. Pudimos llevarlo a cabo el jueves 19 de julio 
de 2012 en la Sala Marietta-Blau del edificio principal de la Universidad de Viena. 

Una característica de las misiones jesuíticas es que no se basaban únicamente en 
la palabra, en la enseñanza o en la teología. Más bien, los jesuitas también apelaban a los 
sentidos de las personas. Se valían igualmente de las artes y actuaban como arquitectos, 
escultores y pintores, como compositores y constructores de instrumentos1. La liturgia 

 
 E-mail: jmeier@uni-mainz.de 
 E-mail: rodrigo.moreno@uai.cl 
1 Un buen ejemplo lo observamos en los trabajos sobre esculturas jesuitas en Paraguay donde la destacada 
investigadora Corinna Gramatke ha realizado aportes importantes. En el proyecto de investigación «Las 
esculturas policromadas de madera de las reducciones jesuíticas en Paracuaria, 1609–1767. Estudio desde 

E 

mailto:jmeier@uni-mainz.de


2 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6 

de la Iglesia, la celebración de los acontecimientos salvíficos del cristianismo y las 
costumbres festivas tradicionales o los ritos de la población indígena, procuraban 
acercarlos y relacionarlos siempre que parecía posible. Por ello estudiaban las lenguas 
desconocidas del antiguo América, elaboraban diccionarios y gramáticas, se interesaban 
por las condiciones de vida de los nativos, lo que dio lugar a descripciones etnográficas, 
mapas topográficos y obras enciclopédicas sobre la botánica y la zoología del 
continente. 

Dos de los cinco autores de este número se dedican a la cuestión de qué 
importancia concedían los jesuitas a la música en la celebración de las grandes fiestas 
litúrgicas. Sin embargo, nos conducen a contextos muy distintos: Laura Fahrenkrog a 
Asunción, e Iván Lucero a las misiones de Maynas.  

Asunción fue fundada en 1536 por Domingo Martínez de Irala, en un proceso de 
entendimiento relativamente pacífico con los guaraníes que habitaban la región. Desde 
sus inicios fue concebida como un asentamiento mestizo y bilingüe. El día oficial de 
fundación es el 15 de agosto de 1537, festividad de la Asunción de María, cuando Juan de 
Salazar y Espinoza comenzó la construcción de una fortaleza en una curva del río 
Paraguay. Desde 1541 vivieron allí franciscanos que intentaron actuar con intenciones 
cristianas dentro de la joven sociedad mixta de la ciudad y sus alrededores. 

Fue el hermano Luis de Bolaños quien, desde 1575, fue más allá y, junto con Fray 
Alonso de Buenaventura, se propuso la misión entre los guaraníes del interior. Bolaños, 
nacido en Marchena en 1549, estudió la lengua guaraní, compiló su vocabulario y 
gramática, y tradujo a esta lengua el catecismo del III Concilio Provincial de Lima 
(1582/83), impreso en 1584 en Perú en español, quechua y aimara. En 1603, un sínodo 
diocesano en Asunción declaró la traducción de Bolaños como base oficial para la 
catequesis entre los guaraníes. 

 
la tecnología del arte considerando la contribución de los jesuitas alemanes», llevado a cabo en la 
Universidad Técnica de Múnich, en la Cátedra de Restauración, Tecnología del Arte y Ciencias de la 
Conservación (2015-2019), se analizaron la organización de los talleres misionales, el personal que 
trabajaba en ellos, así como los materiales empleados y las técnicas artísticas utilizadas. Para ello, se 
estudiaron y documentaron aproximadamente doscientas esculturas en Paraguay y también en Brasil; 
paralelamente, se realizaron investigaciones en archivos de Buenos Aires, Asunción, Sevilla, Madrid y 
Roma. Los resultados fueron publicados en: Emmerling, E. y Gramatke, C. (eds.), «Die polychromen 
Holzskulpturen der jesuitischen Reduktionen in Paracuaria, 1609–1767». Kunsttechnologische 
Untersuchungen unter Berücksichtigung des Beitrags deutscher Jesuiten, vols. 1 y 2, Siegl, Múnich, 2019. 
Otras publicaciones de Gramatke sobre este tema son: Brandt, J. Gramatke, C. und Wagner, I., «The 
Polychrome Wooden Sculptures of the Jesuit Reductions In Paraguay: A Technical Study», eds. Haack 
Christensen, A. y Jager, A., Trading Paintings and Painters’ Materials, 1550–1800, CATS Proceedings, IV, 2018, 
Archetype Publications, London, 2019 (pp. 149-162); Gramatke, Corinna, «“America and Europe, joining 
hands for the benefit of all”- José Sánchez Labrador S.J. (1717-1798) and the Materiality of the polychrome 
wooden sculptures of the Jesuit Guaraní-Missions in Paraguay», eds. Siracusano, G. y Rodríguez Romero, 
A., Materia Americana. The “body” of Spanish American images (16th to mid-19th centuries), Buenos Aires, 
2020 (pp. 271-283); Gramatke, Corinna, «The creation of a new spiritual and temporal space. Transfer of 
material culture and knowledge to Guaraní-Jesuit reductions in the 17th and 18th centuries», Quinto Sol, 
Instituto de Estudios Socio-Históricos, Facultad de Ciencias Humanas-UNLPam, Argentina, 2023 (pp. 1-27); 
Gramatke, Corinna, «“Llamanlos: santo apohara, los que hazen santos’ Las tallas policromadas de las 
reducciones guarani-jesuíticas de Paraguay (1609-1768)», ed. Contreras-Guerrero, Adrían, El arte de las 
escultura en América del sur, siglox XVI-XIX, Silex, Madrid, 2024 (pp. 509-548). 



3 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6 

Bolaños es considerado el fundador de las “reducciones”. En 1580 logró 
establecer con varios cientos de indígenas el asentamiento de Los Altos, al este de 
Asunción. En 1585 fundó Itá y poco después Yaguarón, cuya iglesia de época misional aún 
se conserva. Más tarde fundó San José de Caazapá y en 1612 la reducción de Yuti. Desde 
1615 trabajó al sur del Paraná y murió en 1629 en Buenos Aires. Con su carisma franciscano 
—sencillo y sincero como los guaraníes, vinculado a la naturaleza, sin interés por 
riquezas— recorrió el país, visitó a los indígenas en sus chozas, compartió con ellos la 
comida sencilla y se esforzó por conocerlos por su nombre. Ganó sus corazones con 
amor —y con música, que los atraía irresistiblemente. 

Entre 1598 y 1617, Hernando Arias de Saavedra (“Hernandarias”) fue gobernador 
de Paraguay. Como criollo, se preocupó especialmente por el bienestar de los guaraníes. 
Con su apoyo, en 1607 llegaron los primeros jesuitas desde Perú a Asunción, donde 
fundaron la nueva provincia jesuítica de Paraquaria. Su método misional se basó en el 
modelo de reducciones desarrollado por Bolaños, pero fue innovador en cuanto se 
distanció estrictamente de la sociedad colonial. Los colonos europeos no tenían acceso 
a los pueblos misionales jesuíticos, que se construyeron a lo largo del siglo XVII a ambos 
lados del río Paraná y hasta el río Uruguay junto con los guaraníes. 

Laura Fahrenkrog estudia en su trabajo las costumbres ceremoniales de aquella 
época en Asunción. No había allí capillas musicales establecidas; el cabildo contrataba 
músicos de las misiones cercanas, principalmente de pueblos franciscanos. Los jesuitas 
tenían una posición difícil en la ciudad debido a su actitud crítica hacia los encomenderos, 
y fueron expulsados varias veces, aunque contaron con la solidaridad de otras órdenes, 
especialmente los mercedarios. Más tarde, especialmente en el siglo XVIII, la cultura 
festiva urbana se benefició de las habilidades musicales de guaraníes provenientes de las 
reducciones jesuíticas; algunos incluso habían recibido formación en composición en 
Córdoba. 

Muy distinta era la situación en las misiones de Maynas estudiadas por Iván 
Lucero. Grandes distancias con las ciudades, caminos difíciles, peligros por rápidos y 
cascadas, diversidad de pueblos indígenas, riesgo constante de incendios en el clima 
tropical para las construcciones de madera: todo esto dificultaba el desarrollo continuo 
en la región. Sin embargo, ya en los años 1659 a 1661 hubo procesiones en Xeberos 
durante la festividad de la Inmaculada Concepción, el Viernes Santo, el Domingo de 
Pascua y el Corpus Christi, en un lugar donde, según Francisco de Figueroa, poco antes 
solo se celebraban fiestas guerreras con violencia, muerte y victoria. 

Setenta y siete años después, Pablo Maroni describe iglesias bien arregladas por 
los indígenas, los sacramentos administrados allí y las procesiones acompañadas de 
música. En 1754 llegaron a las misiones de Maynas 24 jesuitas de la asistencia alemana. 
Franz Xaver Veigl, miembro de este grupo y superior de misión entre 1762 y 1766, relata 
que las misas dominicales en Borja eran cantadas y acompañadas por arpas, laúdes, 
violines y un coro en honor del Santísimo. Franz Niclutsch describe danzas al estilo del 
rey David durante la procesión de Corpus Christi en su misión en el río Napo, y menciona 
instrumentos típicos como tambores pequeños y flautas de caña de azúcar. En algunos 
pueblos se podían construir arpas y violines. El padre Bernhard Zurmühlen compuso 
misas y formó jóvenes en su misión La Laguna que podían cantarlas a tres voces. Aunque 



4 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6 

no se han conservado partituras, en Maynas no había liturgia sin música. Los misioneros 
lo comprendieron: música y danza correspondían a las inclinaciones naturales de los 
indígenas, quienes así se sentían atraídos hacia la liturgia y el arte. 

Una contribución más se ocupa del significado del arte en la transmisión de la fe 
cristiana, Gauvin Bailey y Fernando Guzmán muestran una evolución en Chile que fue 
diferente. Allí, durante el siglo XVIII, trabajaron numerosos artesanos del sur de Alemania 
como coadjutores jesuitas. A través de ellos, se introdujo un ideal barroco diferente en 
las iglesias del país. Estas ya no se centraban en grandes retablos con múltiples nichos 
para esculturas individuales, sino que se dirigía la atención hacia una gran pintura o una 
figura única en el centro del altar, generalmente con un atributo característico. Las 
paredes del altar ya no se recubrían con láminas doradas, sino que se marmolaban. 

Bailey y Guzmán atribuyen este cambio de tradición a una serie de jesuitas de 
Europa Central que trabajaron en Chile, comenzando con Johann Bitterich, quien llegó 
en 1718 tras haber trabajado en Bamberg y Pommersfelden para el obispo Lothar Franz 
von Schönborn (1694–1729), y falleció en Chile el 31 de diciembre de 1720. No obstante, 
dejó numerosas obras de arte en Chile; se le atribuyen con gran probabilidad figuras de 
san Joaquín y santa Ana. Le siguieron rápidamente Peter Vogel (†1768), Michael Herre 
(†1743), Adam Engelhart (†1748) y Anton Miller (†1754). Sus obras se encuentran en 
Bucalemu, Concepción, Achao (Chiloé), Calera de Tango, Santiago, Mendoza y otros 
lugares. 

El padre Karl Haimhausen, que llegó a Chile en 1724 junto con Engelhart y Miller, 
impulsó esta evolución al traer en 1748, como procurador de la provincia jesuítica, a 18 
“operarios” de diversos oficios desde Baviera. En 1754 llegó otro grupo de 12 hermanos 
alemanes bajo la tutela del procurador Balthasar Hueber. Entre ellos estaban el cantero 
y escultor Jakob Kelner († después de 1773), el ebanista Franz-Xaver Grueber († después 
de 1773), el arquitecto y maestro de obras Johannes Hagen (†1786), y los orfebres Johann 
Joseph Köhler (†1788) y Franz Pölants (†1791). Crearon obras destacadas, modernas y a 
la altura de su tiempo, en una transición del rococó al clasicismo europeo. 

Podrían haber sido muchos más, como lo indican sus fechas de fallecimiento, si 
no hubieran sido afectados por la expulsión de América en 1767/68. Entre ellos estaba 
originalmente el flamenco Georg Lanz, quien dejó la Compañía de Jesús en 1751, pero 
llegó a ser maestro de obras de Santiago, donde trabajó al menos hasta 1771 y dejó una 
obra maestra en la iglesia de los mercedarios. Artesanos locales como Julián Baldovinos, 
Ambrosio Santelices e Ignacio Andía y Varela continuaron el estilo “alemán” hasta 
principios del siglo XIX. Sin embargo, la religiosidad popular impuso límites a una 
recepción más amplia fuera de las élites chilenas, pues se aferraba al estilo tradicional en 
las figuras de Cristo, María y los santos (“hechura de Quito”, con vestimenta, cabello 
natural, etc.). 

Además de la música y el arte, también la vida religiosa y litúrgica en las iglesias 
jesuíticas de América fue objeto del simposio en Viena y ahora en este texto que ofrece 
María Cristina Osswald con una visión profunda de su diversidad en Brasil.  

Primero, la autora expone la piedad cristológica. Para ello se basa en ciclos 
iconográficos en iglesias o en espacios específicos de los colegios (por ejemplo, en los 
refectorios: representaciones de la Última Cena), en las diversas escenas de la Pasión 



5 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6 

para las procesiones de Semana Santa, en la organización de las estaciones de las 
procesiones sacramentales o en los motivos de las peregrinaciones en torno a los 
asentamientos jesuíticos en Brasil. 

Luego aborda la piedad mariana. Al parecer, durante el período en que Brasil 
pertenecía a Portugal, existían 94 versiones distintas de invocación y veneración de la 
Virgen María. La mayoría eran conocidas también en Europa; otras, sin embargo, tenían 
un origen local o se debían a circunstancias históricas específicas, como “Nossa Senhora 
da Vitória”, relacionada con la expulsión de una expedición francesa comandada por La 
Ravadière de Saint Louis (São Luís, Maranhão) en 1614, o “Nossa Senhora da Paz”, que 
se volvió popular tras la larga ocupación del noreste brasileño por los holandeses (1630–
1654). En 1646, pocos años después de la liberación de la unión personal de Portugal con 
España, el rey João VI declaró a “Nossa Senhora da Conceição” como patrona de 
Portugal y de su imperio. 

También fue muy popular en Brasil una imagen mariana en la sacristía de la iglesia 
jesuítica de Salvador da Bahia; se creía que el padre Inácio de Azevedo la llevaba consigo 
cuando, el 15 de julio de 1570, su barco fue capturado por corsarios franceses cerca de la 
isla canaria de La Palma, y él, junto con 39 compañeros, fue arrojado al mar y asesinado. 

Respecto al culto a los santos, Cristina Osswald hace observaciones muy 
interesantes, como la existencia de paralelismos entre el dúo de los príncipes de los 
apóstoles, Pedro y Pablo, y los primeros santos de la Compañía de Jesús, Ignacio y 
Francisco Javier. Pablo, el misionero y apóstol de los pueblos, fue el patrón de la segunda 
fundación jesuítica en Brasil: São Paulo (1554). Francisco Javier, canonizado junto con 
Ignacio en 1622, fue elegido patrón de iglesias en Brasil con mayor frecuencia que 
Ignacio. La gran veneración por santa Úrsula y sus 11.000 compañeras es compartida por 
Brasil y Portugal. En 1147, en Lisboa, los musulmanes capitularon ante los cruzados 
cristianos el día de santa Úrsula, el 21 de octubre, tras meses de resistencia. Por una razón 
similar, san Sebastián fue elegido patrón de Río de Janeiro: el 20 de enero de 1565, día 
de san Sebastián, los portugueses lograron expulsar a los franceses de la bahía de 
Guanabara. 

En resumen, la autora identifica cuatro elementos que favorecieron la expansión 
del culto a los santos en Brasil: 

• El desarrollo religioso de la Iglesia católica bajo la influencia del Concilio de 
Trento. 

• La historia de los jesuitas. 

• La religiosidad portuguesa. 

• La lucha confesional contra el protestantismo, en forma de los hugonotes 
franceses y los calvinistas holandeses. 
Finalmente, Rodrigo Moreno presenta los logros cartográficos de los jesuitas en 

el sur de Chile. En la era de la navegación, la cartografía era una ciencia de gran 
importancia política. Los misioneros jesuitas, en los límites de la expansión europea, 
fueron a menudo los primeros en poder hacerse una idea de las condiciones regionales. 
Pero también entendían la cartografía como arte. Esto se aprecia especialmente en la 
isla de Chiloé y su archipiélago, en el sur de Chile, que los jesuitas visitaron por primera 
vez en 1608 y que marcaron profundamente durante los siguientes 160 años. Su labor 



6 

 

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Año 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6 

misional generó una profunda relación emocional con la tierra y sus habitantes. La 
estética de sus mapas lo deja sentir, en especial, la obra de los padres Michael Meyer 
(1715-1786) y Melchior Strasser (1711-1779), quienes dejaron testimonio geográfico de la 
misión circular de Chiloé de 1757 y 1758.  

De igual forma, el aporte cartográfico del padre Bernhard Havestadt (1714-1781), 
desde la región del Maule hasta la región de los Ríos, gracias a su travesía misionera 
realizada en la primera de 1751 y el verano de 1752, es otro testimonio de como los mapas 
misioneros fueron otra forma de expresión artística que se convirtieron en un legado y 
tesoro patrimonial para las generaciones futuras.  
 


