DOSSIER:
“MUSICA, ARTE Y LITURGIA EN LAS MISIONES JESUITICAS DE LAS
AMERICAS”

Johannes Meier *
Johannes Gutenberg Universitdt Mainz, Alemania
Rodrigo Moreno Jeria **
Universidad Adolfo Ibanez, Chile

Presentacion
Johannes Meier

ste dossier de la revista Intus Legere Historia, tiene su origen en un simposio que

Rodrigo Moreno y yo pudimos organizar conjuntamente en el 54° Congreso

Internacional de Americanistas en Viena (2012). El lema de este gran encuentro
cientifico en la tradicional capital de Austria fue: “Construyendo didlogos en las
Américas”.

El didlogo significa mediacidn entre personas o grupos inicialmente ajenos entre
si, entre pueblos o culturas. Significa “traducciéon” en el doble sentido de la palabra,
significa construccidn de puentes. Las cuestiones del didlogo han sido y siguen siendo
familiares para Rodrigo y para mi, gracias a nuestras investigaciones sobre las misiones
jesuiticas del periodo barroco en Hispano- y Lusoamérica. Por ello propusimos a los
organizadores del congreso ofrecer un simposio con el siguiente tema:

“Musica, arte y liturgia en las misiones jesuiticas de las Américas. El potencial
creativo de la interculturalidad (1549—-1771)”’. Pudimos llevarlo a cabo el jueves 19 de julio
de 2012 en la Sala Marietta-Blau del edificio principal de la Universidad de Viena.

Una caracteristica de las misiones jesuiticas es que no se basaban Gnicamente en
la palabra, en la ensefianza o en la teologia. Mas bien, los jesuitas también apelaban a los
sentidos de las personas. Se valian igualmente de las artes y actuaban como arquitectos,
escultores y pintores, como compositores y constructores de instrumentos’. La liturgia

* E-mail: jmeier@uni-mainz.de

™ E-mail: rodrigo.moreno@uai.cl

'Un buen ejemplo lo observamos en los trabajos sobre esculturas jesuitas en Paraguay donde la destacada
investigadora Corinna Gramatke ha realizado aportes importantes. En el proyecto de investigacion «Las
esculturas policromadas de madera de las reducciones jesuiticas en Paracuaria, 1609-1767. Estudio desde

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6


mailto:jmeier@uni-mainz.de

de la Iglesia, la celebracidn de los acontecimientos salvificos del cristianismo y las
costumbres festivas tradicionales o los ritos de la poblacién indigena, procuraban
acercarlos y relacionarlos siempre que parecia posible. Por ello estudiaban las lenguas
desconocidas del antiguo América, elaboraban diccionarios y gramaticas, se interesaban
por las condiciones de vida de los nativos, lo que dio lugar a descripciones etnograficas,
mapas topograficos y obras enciclopédicas sobre la botdnica y la zoologia del
continente.

Dos de los cinco autores de este nimero se dedican a la cuestidon de qué
importancia concedian los jesuitas a la musica en la celebracidn de las grandes fiestas
liturgicas. Sin embargo, nos conducen a contextos muy distintos: Laura Fahrenkrog a
Asuncidn, e lvan Lucero a las misiones de Maynas.

Asuncién fue fundada en 1536 por Domingo Martinez de Irala, en un proceso de
entendimiento relativamente pacifico con los guaranies que habitaban la region. Desde
sus inicios fue concebida como un asentamiento mestizo y bilingtie. El dia oficial de
fundacidn es el 15 de agosto de 1537, festividad de la Asuncién de Maria, cuando Juan de
Salazar y Espinoza comenzd la construccion de una fortaleza en una curva del rio
Paraguay. Desde 1541 vivieron alli franciscanos que intentaron actuar con intenciones
cristianas dentro de la joven sociedad mixta de la ciudad y sus alrededores.

Fue el hermano Luis de Bolafios quien, desde 1575, fue mas alla y, junto con Fray
Alonso de Buenaventura, se propuso la misién entre los guaranies del interior. Bolafios,
nacido en Marchena en 1549, estudié la lengua guarani, compilé su vocabulario y
gramatica, y tradujo a esta lengua el catecismo del Ill Concilio Provincial de Lima
(1582/83), impreso en 1584 en Perti en espaiol, quechua y aimara. En 1603, un sinodo
diocesano en Asuncidn declaré la traduccidon de Bolafios como base oficial para la
catequesis entre los guaranies.

la tecnologia del arte considerando la contribucién de los jesuitas alemanes», llevado a cabo en la
Universidad Técnica de Munich, en la Cdtedra de Restauracidn, Tecnologia del Arte y Ciencias de la
Conservacion (2015-2019), se analizaron la organizacion de los talleres misionales, el personal que
trabajaba en ellos, asi como los materiales empleados y las técnicas artisticas utilizadas. Para ello, se
estudiaron y documentaron aproximadamente doscientas esculturas en Paraguay y también en Brasil;
paralelamente, se realizaron investigaciones en archivos de Buenos Aires, Asuncién, Sevilla, Madrid y
Roma. Los resultados fueron publicados en: Emmerling, E. y Gramatke, C. (eds.), «Die polychromen
Holzskulpturen der jesuitischen Reduktionen in Paracuaria, 1609-1767». Kunsttechnologische
Untersuchungen unter Berlicksichtigung des Beitrags deutscher Jesuiten, vols. 1y 2, Siegl, Mdnich, 2019.
Otras publicaciones de Gramatke sobre este tema son: Brandt, J. Gramatke, C. und Wagner, I., «The
Polychrome Wooden Sculptures of the Jesuit Reductions In Paraguay: A Technical Study», eds. Haack
Christensen, A. y Jager, A., Trading Paintings and Painters’ Materials, 1550-1800, CATS Proceedings, IV, 2018,
Archetype Publications, London, 2019 (pp. 149-162); Gramatke, Corinna, «“America and Europe, joining
hands for the benefit of all”’- José Sanchez Labrador S.J. (1717-1798) and the Materiality of the polychrome
wooden sculptures of the Jesuit Guarani-Missions in Paraguay», eds. Siracusano, G. y Rodriguez Romero,
A., Materia Americana. The “body” of Spanish American images (16th to mid-19th centuries), Buenos Aires,
2020 (pp. 271-283); Gramatke, Corinna, «The creation of a new spiritual and temporal space. Transfer of
material culture and knowledge to Guarani-Jesuit reductions in the 17th and 18th centuries», Quinto Sol,
Instituto de Estudios Socio-Histdricos, Facultad de Ciencias Humanas-UNLPam, Argentina, 2023 (pp. 1-27);
Gramatke, Corinna, «“Llamanlos: santo apohara, los que hazen santos’ Las tallas policromadas de las
reducciones guarani-jesuiticas de Paraguay (1609-1768)», ed. Contreras-Guerrero, Adrian, El arte de las
escultura en América del sur, siglox XVI-XIX, Silex, Madrid, 2024 (pp. 509-548).

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6



Bolafios es considerado el fundador de las “reducciones”. En 1580 logrd
establecer con varios cientos de indigenas el asentamiento de Los Altos, al este de
Asuncién. En 1585 fundd Itd y poco después Yaguardn, cuya iglesia de época misional aun
se conserva. Mas tarde fundd San José de Caazapd y en 1612 la reduccidn de Yuti. Desde
1615 trabajo al sur del Parana y murié en 1629 en Buenos Aires. Con su carisma franciscano
—sencillo y sincero como los guaranies, vinculado a la naturaleza, sin interés por
riquezas— recorrid el pais, visitd a los indigenas en sus chozas, compartid con ellos la
comida sencilla y se esforzé por conocerlos por su nombre. Gand sus corazones con
amor —y con musica, que los atraia irresistiblemente.

Entre 1598 y 1617, Hernando Arias de Saavedra (“Hernandarias”) fue gobernador
de Paraguay. Como criollo, se preocupd especialmente por el bienestar de los guaranies.
Con su apoyo, en 1607 llegaron los primeros jesuitas desde Perd a Asuncién, donde
fundaron la nueva provincia jesuitica de Paraquaria. Su método misional se basd en el
modelo de reducciones desarrollado por Bolafios, pero fue innovador en cuanto se
distancid estrictamente de la sociedad colonial. Los colonos europeos no tenian acceso
a los pueblos misionales jesuiticos, que se construyeron a lo largo del siglo XVII a ambos
lados del rio Parand y hasta el rio Uruguay junto con los guaranies.

Laura Fahrenkrog estudia en su trabajo las costumbres ceremoniales de aquella
época en Asuncion. No habia alli capillas musicales establecidas; el cabildo contrataba
musicos de las misiones cercanas, principalmente de pueblos franciscanos. Los jesuitas
tenian una posicion dificil en la ciudad debido a su actitud critica hacia los encomenderos,
y fueron expulsados varias veces, aunque contaron con la solidaridad de otras érdenes,
especialmente los mercedarios. Mas tarde, especialmente en el siglo XVIII, la cultura
festiva urbana se beneficié de las habilidades musicales de guaranies provenientes de las
reducciones jesuiticas; algunos incluso habian recibido formacién en composicién en
Coérdoba.

Muy distinta era la situacidn en las misiones de Maynas estudiadas por lvan
Lucero. Grandes distancias con las ciudades, caminos dificiles, peligros por rapidos y
cascadas, diversidad de pueblos indigenas, riesgo constante de incendios en el clima
tropical para las construcciones de madera: todo esto dificultaba el desarrollo continuo
en la regioén. Sin embargo, ya en los afios 1659 a 1661 hubo procesiones en Xeberos
durante la festividad de la Inmaculada Concepcidn, el Viernes Santo, el Domingo de
Pascua y el Corpus Christi, en un lugar donde, segun Francisco de Figueroa, poco antes
solo se celebraban fiestas guerreras con violencia, muerte y victoria.

Setenta y siete afios después, Pablo Maroni describe iglesias bien arregladas por
los indigenas, los sacramentos administrados alli y las procesiones acompafiadas de
musica. En 1754 llegaron a las misiones de Maynas 24 jesuitas de la asistencia alemana.
Franz Xaver Veigl, miembro de este grupo y superior de misidn entre 1762 y 1766, relata
que las misas dominicales en Borja eran cantadas y acompafiadas por arpas, laudes,
violines y un coro en honor del Santisimo. Franz Niclutsch describe danzas al estilo del
rey David durante la procesion de Corpus Christi en su mision en el rio Napo, y menciona
instrumentos tipicos como tambores pequefios y flautas de cafia de aztcar. En algunos
pueblos se podian construir arpas y violines. El padre Bernhard Zurmiihlen compuso
misas y formd jévenes en su mision La Laguna que podian cantarlas a tres voces. Aunque

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6



no se han conservado partituras, en Maynas no habia liturgia sin musica. Los misioneros
lo comprendieron: musica y danza correspondian a las inclinaciones naturales de los
indigenas, quienes asi se sentian atraidos hacia la liturgia y el arte.

Una contribucidn mas se ocupa del significado del arte en la transmisién de la fe
cristiana, Gauvin Bailey y Fernando Guzman muestran una evolucién en Chile que fue
diferente. Alli, durante el siglo XVIII, trabajaron numerosos artesanos del sur de Alemania
como coadjutores jesuitas. A través de ellos, se introdujo un ideal barroco diferente en
las iglesias del pais. Estas ya no se centraban en grandes retablos con multiples nichos
para esculturas individuales, sino que se dirigia la atencién hacia una gran pintura o una
figura Unica en el centro del altar, generalmente con un atributo caracteristico. Las
paredes del altar ya no se recubrian con laminas doradas, sino que se marmolaban.

Bailey y Guzman atribuyen este cambio de tradicidon a una serie de jesuitas de
Europa Central que trabajaron en Chile, comenzando con Johann Bitterich, quien llegd
en 1718 tras haber trabajado en Bamberg y Pommersfelden para el obispo Lothar Franz
von Schonborn (1694-1729), y fallecié en Chile el 31 de diciembre de 1720. No obstante,
dejé numerosas obras de arte en Chile; se le atribuyen con gran probabilidad figuras de
san Joaquin y santa Ana. Le siguieron rapidamente Peter Vogel (11768), Michael Herre
(t1743), Adam Engelhart (11748) y Anton Miller (11754). Sus obras se encuentran en
Bucalemu, Concepcién, Achao (Chiloé), Calera de Tango, Santiago, Mendoza y otros
lugares.

El padre Karl Haimhausen, que llegd a Chile en 1724 junto con Engelhart y Miller,
impulsé esta evolucidn al traer en 1748, como procurador de la provincia jesuitica, a 18
“operarios” de diversos oficios desde Baviera. En 1754 llegd otro grupo de 12 hermanos
alemanes bajo la tutela del procurador Balthasar Hueber. Entre ellos estaban el cantero
y escultor Jakob Kelner (t después de 1773), el ebanista Franz-Xaver Grueber (t después
de 1773), el arquitecto y maestro de obras Johannes Hagen (11786), y los orfebres Johann
Joseph Kohler (1+1788) y Franz Pélants (11791). Crearon obras destacadas, modernas y a
la altura de su tiempo, en una transicion del rococé al clasicismo europeo.

Podrian haber sido muchos mds, como lo indican sus fechas de fallecimiento, si
no hubieran sido afectados por la expulsion de América en 1767/68. Entre ellos estaba
originalmente el flamenco Georg Lanz, quien dejé la Compafiia de Jesus en 1751, pero
llegb a ser maestro de obras de Santiago, donde trabajé al menos hasta 1771y dejé una
obra maestra en la iglesia de los mercedarios. Artesanos locales como Julian Baldovinos,
Ambrosio Santelices e Ignacio Andia y Varela continuaron el estilo “aleman” hasta
principios del siglo XIX. Sin embargo, la religiosidad popular impuso limites a una
recepcion mds amplia fuera de las élites chilenas, pues se aferraba al estilo tradicional en
las figuras de Cristo, Maria y los santos (“hechura de Quito”, con vestimenta, cabello
natural, etc.).

Ademas de la musica y el arte, también la vida religiosa y liturgica en las iglesias
jesuiticas de América fue objeto del simposio en Viena y ahora en este texto que ofrece
Maria Cristina Osswald con una visién profunda de su diversidad en Brasil.

Primero, la autora expone la piedad cristoldgica. Para ello se basa en ciclos
iconograficos en iglesias o en espacios especificos de los colegios (por ejemplo, en los
refectorios: representaciones de la Ultima Cena), en las diversas escenas de la Pasién

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6



para las procesiones de Semana Santa, en la organizacion de las estaciones de las
procesiones sacramentales o en los motivos de las peregrinaciones en torno a los
asentamientos jesuiticos en Brasil.

Luego aborda la piedad mariana. Al parecer, durante el periodo en que Brasil
pertenecia a Portugal, existian 94 versiones distintas de invocacién y veneracién de la
Virgen Maria. La mayoria eran conocidas también en Europa; otras, sin embargo, tenfan
un origen local o se debian a circunstancias histdricas especificas, como “Nossa Senhora
da Vitdria”, relacionada con la expulsién de una expedicién francesa comandada por La
Ravadiere de Saint Louis (S3o Luis, Maranh3o) en 1614, o “Nossa Senhora da Paz”, que
se volvid popular tras la larga ocupacién del noreste brasilefio por los holandeses (1630-
1654). En 1646, pocos afos después de la liberacién de la unién personal de Portugal con
Espafa, el rey Jodo VI declaré a “Nossa Senhora da Conceicao” como patrona de
Portugal y de su imperio.

También fue muy popular en Brasil unaimagen mariana en la sacristia de laiglesia
jesuitica de Salvador da Bahia; se crefa que el padre Indcio de Azevedo la llevaba consigo
cuando, el 15 de julio de 1570, su barco fue capturado por corsarios franceses cerca de la
isla canaria de La Palma, y él, junto con 39 compafieros, fue arrojado al mar y asesinado.

Respecto al culto a los santos, Cristina Osswald hace observaciones muy
interesantes, como la existencia de paralelismos entre el ddo de los principes de los
apostoles, Pedro y Pablo, y los primeros santos de la Compafiia de Jesds, Ignacio y
Francisco Javier. Pablo, el misionero y apdstol de los pueblos, fue el patrdn de la segunda
fundacidn jesuitica en Brasil: S3o Paulo (1554). Francisco Javier, canonizado junto con
Ignacio en 1622, fue elegido patrén de iglesias en Brasil con mayor frecuencia que
Ignacio. La gran veneracidn por santa Ursula y sus 11.000 compafieras es compartida por
Brasil y Portugal. En 1147, en Lisboa, los musulmanes capitularon ante los cruzados
cristianos el dia de santa Ursula, el 21 de octubre, tras meses de resistencia. Por una razén
similar, san Sebastian fue elegido patrén de Rio de Janeiro: el 20 de enero de 1565, dia
de san Sebastidn, los portugueses lograron expulsar a los franceses de la bahia de
Guanabara.

En resumen, la autora identifica cuatro elementos que favorecieron la expansion
del culto a los santos en Brasil:

e El desarrollo religioso de la Iglesia catdlica bajo la influencia del Concilio de

Trento.

e La historia de los jesuitas.

e Lareligiosidad portuguesa.

e La lucha confesional contra el protestantismo, en forma de los hugonotes
franceses y los calvinistas holandeses.

Finalmente, Rodrigo Moreno presenta los logros cartograficos de los jesuitas en
el sur de Chile. En la era de la navegacidn, la cartografia era una ciencia de gran
importancia politica. Los misioneros jesuitas, en los limites de la expansién europea,
fueron a menudo los primeros en poder hacerse una idea de las condiciones regionales.
Pero también entendian la cartografia como arte. Esto se aprecia especialmente en la
isla de Chiloé y su archipiélago, en el sur de Chile, que los jesuitas visitaron por primera
vez en 1608 y que marcaron profundamente durante los siguientes 160 afios. Su labor

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6



misional generd una profunda relacién emocional con la tierra y sus habitantes. La
estética de sus mapas lo deja sentir, en especial, la obra de los padres Michael Meyer
(1715-1786) y Melchior Strasser (1711-1779), quienes dejaron testimonio geografico de la
mision circular de Chiloé de 1757 y 1758.

De igual forma, el aporte cartografico del padre Bernhard Havestadt (1714-1781),
desde la region del Maule hasta la regidn de los Rios, gracias a su travesia misionera
realizada en la primera de 1751y el verano de 1752, es otro testimonio de como los mapas
misioneros fueron otra forma de expresidn artistica que se convirtieron en un legado y
tesoro patrimonial para las generaciones futuras.

INTUS-LEGERE HISTORIA/ ISSN 0718-5456| EISSN 0719-8949/Af0 2025, Vol. 19 N° 2, pp. 1-6



